

# دَعْوَةِ الْمُتَّائِنَ

لِدَعْوَةِ الشِّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ  
عَرْضٌ وَنَقْصٌ

إعداد

عَبْدِ الْغَزِيزِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيِّ الْعَبْدِ الْلَّطِيفِ



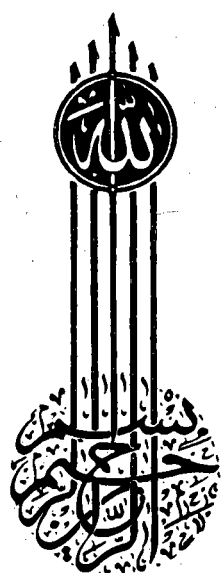
دار طيبة للنشر والتوزيع

الرياض - شارع عسيرة - ص. ب : ٧٦١٢

تلفون : ٤٣٥٩٧٤٠ / ٤٣٥٩٧٤١

# دُعَاءٌ لِلْمُتَائِنِ

لِدَعْوَةِ الشِّيْخِ مُحَمَّدِ بْنِ عَبْدِ الْوَهَابِ  
عَرْضٌ وَنَفْصُنْ



حقوق الطبع محفوظة

١٤٠٩ - ١٩٨٩ م

**يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله :**

(لست والله الحمد أدعو إلى مذهب صوفي أو فقيه أو متكلم أو إمام من الأئمة الذين أعظمهم مثل ابن القيم والذهبي وأبن كثير وغيرهم، بل أدعو إلى الله وحده لا شريك له، وأدعو إلى سنة رسول الله عليه السلام التي أوصى بها أول أمتة وأخرهم وأرجو أنني لا أرد الحق إذا أتاني، بلأشهد الله ومملائكته وجميع خلقه إن أتانا منكم كلمة من الحق لأقبلتها على الرأس والعين، ولأضربين الجدار بكل ما خالفها من أقوال أئمتي حاشا رسول الله عليه السلام فإنه لا يقول إلا الحق ..<sup>(١)</sup>).

---

(١) «مؤلفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب» - القسم الخامس (الرسائل الشخصية) ص ٢٥٢



## مقدمة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرِّ رُوحٍ أَنفُسُنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِي اللَّهُ فَلَا مُضْلِلٌ لَّهُ، وَمَنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ، وَأَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حُقُّكُهُ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

﴿إِنَّمَا الَّذِينَ آتَيْتُمُوهُنَّا اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً، وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسْأَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾<sup>(٢)</sup>.

﴿إِنَّمَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا يَصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذَنْبَكُمْ وَمَنْ يَطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾<sup>(٣) (٤)</sup>.

أما بعد :

فسيكون الحديث في هذه المقدمة شاملًا للأمور التالية:

- ١ - أهمية البحث والداعي لاختياره.
- ٢ - خطة البحث ومنهجي في أبواب البحث.
- ٣ - جمع المادة العلمية.

أما عن أهمية هذا البحث، فأثناء مدة الاطلاع والبحث عن اختيار موضوع مناسب لتقديمه إلى قسم العقيدة والمذاهب المعاصرة، للحصول على درجة الماجستير، لاحظت - من خلال تتبع بعض فهارس المكتبات العربية والإصدارات الثقافية عموماً - كثرة المؤلفات والرسائل ضد دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب<sup>(٥)</sup> رحمه

(١) آل عمران: آية ١٠٢.

(٢) النساء: آية ١.

(٣) الأحزاب: آية ٧١.

(٤) هذه الخطبة المسماة بـ«خطبة الحاجة». انظر رسالة الشيخ ناصر الدين الألباني بعنوان «خطبة الحاجة».

(٥) ألفت كتب كثيرة في بيان ترجمة وسيرة الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب (١١١٥هـ - ١٢٠٦هـ) منها:

الله، وما تضمنته تلك المؤلفات والرسائل من الأكاذيب والشبهات على هذه الدعوة السلفية، التي جددها هذا الشيخ الإمام، ثم علمت - من بعض الثقات - بانتشار هذه المؤلفات في كثير من بلاد المسلمين، وما يحصل لها من القبول والرواج عند فئات كثيرة من المسلمين، خاصة في زماننا هذا الذي نشطت في الصد عن سبيل الله طوائف المبتدةة، وأهل الأهواء من صوفية ورافضة وأشعرية ونحوهم، وناهضت كل من يدعو إلى عقيدة السلف الصالح، وناصبته العداء.

ولما عرضت هذا الموضوع على بعض أهل العلم وجدت منهم تشجيعاً كبيراً دفعني إلى اختياره والإعداد له، مع فناعتي التامة - ابتداء - بسعة الموضوع وأهميته، وقصر باع كاتب هذه السطور وضعفه..

ويمكن إيجاز أهمية هذا الموضوع بما يلي:

(١) كثرة المؤلفات والرسائل التي صفت ضد دعوة الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب السلفية، وما حوتة من المفتريات التي أصقت بهذه الدعوة، وما تضمنته من الشبهات المثارة حولها، فلقد سوّد خصوم هذه الدعوة السلفية كمية هائلة من الكتب والمؤلفات ضد دعوة الشيخ وأنصارها - سواء المطبوع منها أو المخطوط -، وأفردوها بالتصنيف والتاليف، وإن كانت هذه المؤلفات - في الحقيقة - مثل الزيد الذي يذهب جفاء ...

إلا أننا في عصر قد فشى فيه الجهل، واستحكم عليه التقليد الأعمى ظهرت لأجل ذلك البدعيات، وعمت الشركيات بمختلف أنواعها، مما جعل لمثل تلك المؤلفات قبولاً وانتشاراً عند طوائف من المسلمين.

كما أن هناك مراجع وكتب في مختلف العلوم، ولا تخلو منها مكتبة - غالباً - قد تضمنت شيئاً من الطعن وإثارة الشبهات على هذه الدعوة السلفية ومجددها وأنصارها، كما هو ظاهر مثلاً فيما كتبه ابن عابدين في حاشيته<sup>(١)</sup> والصاوي

- «روضة الأفكار» لابن غنام.

- «عنوان المجد» لابن بشر.

- «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم» لمسعود التدوبي.

- «الشيخ محمد بن عبد الوهاب حياته وفكره» لعبد الله العثيمين.

- «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب» لصالح العبود.

- «الشيخ محمد بن عبد الوهاب» لأحمد بن حجر آلموطامي. وغيرها.

(١) رزم ابن عابدين أن الوهابيين خوارج ... انظر حاشيته على «الدر المختار» ط٢، مكتبة الحلبي. مصر ٢٦٢/٤، ١٣٨٦

في حاشيته على تفسير الجلالين<sup>(١)</sup>، والرحلة الحجازية لمحمد لبيب البتونى<sup>(٢)</sup>، ومراة الجزيرة العربية لأيوب صبرى باشا<sup>(٣)</sup>، وتاريخ الدولة العثمانية لمحمد فريد بك<sup>(٤)</sup>، وتاريخ المذاهب الإسلامية لمحمد أبو زهرة<sup>(٥)</sup>، والفكر الإسلامي في تطوره لمحمد البهى<sup>(٦)</sup>، وغيرها. بل إن بعض الموسوعات العربية، قد تضمنت بعض المعلومات الخاطئة عن هذه الدعوة السلفية<sup>(٧)</sup>.

(٢) مع كثرة المؤلفات المناوئة وانتشارها في هذا الزمان، لا نجد في المقابل كثرة وانتشاراً للكتب والرسائل التي سطّرها أئمة هذه الدعوة السلفية، في الرد على اعترافات المناوئين في هذا الزمان - أيضاً - بل إن الكثير من كتب أئمة الدعوة مما سبق طبعه، أصبح الآن عزيز المثال، نادر الوجود، وأذكر منها على سبيل المثال: كتاب «تأسيس التقديس» في الرد على داود ابن جرجيس<sup>(٨)</sup> للشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين رحمة

(١) شناع الصالوي على الوهابيين ورماهم بأنهم خوارج ... انظر حاشيته على تفسير «الجلالين»، دار إحياء التراث، بيروت، ٣٠٧/٣، ٣٠٨.

(٢) وصف البتونى - في رحلته - الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنه أخذ ينبع عقيدة جديدة بين المسلمين، وعلى فيها ... انظر «الرحلة الحجازية» ط٣، مكتبة المعارف، الطائف، ص ٨٧.

(٣) انظر مغالطات صاحب «مراة جزيرة العرب»، ترجمة د. أحمد متولي والمرسى، ط١، دار الرياض، بالرياض، ١٤٠٣ هـ ص ١٤١.

(٤) تضمن كلام صاحب «تاريخ الدولة العثمانية» الكثير من المغالطات، انظر الكتاب، تحقيق إحسان حقى، دار النفائس، بيروت، ١٤٠١ هـ ص ٤٠٤ - ٤٠٦.

(٥) ادعى أبو زهرة جملة من المفتريات ضد هذه الدعوة السلفية ... انظر كتابه «تاريخ المذاهب الإسلامية» - دار الفكر العربي، ص ٢٠٨ - ٢١١ وتلقي تلك المفتريات محمد الطاهر التيفر وسطرها في كتابه «أهم الفرق الإسلامية»، الشركة التونسية - تونس، ١٩٧٤ م ص ١٠١ - ١٠٤.

(٦) لقد كتب د. محمد البهى فصلاً عن محمد بن عبد الوهاب في كتابه «الفكر الإسلامي في تطوره»، ط١، دار الفكر، ١٩٧١ م ص ٧٥ - ٩٠.

وقد تحامل فيه - عفا الله عنه - على الوهابية، ووصفهم بما ليس فيهم فرد عليه الكتور محمد خليل هراس بكتاب سماه «الحركة الوهابية»، حيث كشف الحق في ذلك، وأزال ذلك الباطل الذي تلقفه البهى أو فهمه عن الوهابية.

(٧) انظر على سبيل المثال:

- محمد فريد وجدى، «دائرة معارف القرن العشرين»، ط٣، دار المعرفة، بيروت ١٩٧١ م، ٨٦٩/١٠، ٨٧٠، «مادة وهابية».

- محمد شفيق غربال، «الموسوعة العربية الميسرة»، دار نهضة لبنان، بيروت، ١٤٠١ هـ، ١٩٦٨ م، «مادة وهابية».

(٨) طبع مرة واحدة، دار إحياء الكتب العربية مصر، ١٣٤٤ هـ.

الله<sup>(١)</sup>، وكتاب «منهاج التأسيس والقدس» في الرد على داود بن جرجيس<sup>(٢)</sup> للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمهم الله<sup>(٣)</sup>، وكذلك كتب الشيخ سليمان بن سحمان<sup>(٤)</sup> - في غالبيها - قد طبعت منذ زمن ليس بالقليل، ولم يعد طبعها مع أن الحاجة قائمة إليها<sup>(٥)</sup>.

في حين أن كتب الخصوم الذين قصد أئمة الدعوة الرد على مفترياتهم وشبهاتهم، قد تكرر إعادة طبعها ونشرها حتى عمّ ضررها واستفحلاً دائها. وقد يقول قائل: إن هذه الكتب التي ألفها بعض أئمة الدعوة في الرد على المخالفين إنما هي مجرد كتب مؤقتة بأحداث انتقضت وأزمان مضت، فليست سوى ردود على أشخاص معينين قد أفضوا إلى ما قدموا، فلا حاجة إليها الآن في هذا العصر.

فنتقول جواباً على ذلك: إن هؤلاء حين أثروا تلك الكتب وأجابوا عن اعترافات الخصوم، لم يكن قصدهم من ذلك إلا الرد على ما تعلق به الخصوم من مفتريات وشبهات أثاروها ضد الدعوة السلفية، فهذه الردود التي ألفها أئمة الدعوة السلفية وأنصارها، هي مؤلفات مناسبة وملائمة للرد والجواب على تلك الشبهات والاعتراضات، وإن اختلف الزمان أو المكان، مادام أن فكرة الشبهة والاعتراض ومضمونهما لا يختلف.

(١) ولد الشيخ أبو بطين في روضة سدير سنة ١١٩٤هـ، وتوفي في شقراء سنة ١٢٨٢هـ، وتولى القضاء في كثير من المناطق، وله عدة مؤلفات، وقد أثني عليه كثير من معاصريه، وأطلق عليه لقب مقنٍي الديار الجديدة.

انظر: عبد الله بن عبد الرحمن البسام، «علماء نجد خلال ستة قرون»، ط١، دار البيامة الرياض، ١٣٩٤هـ، ص ٢٣٥.

(٢) طبع مررتين: الأولى: في مدينة بمباي بالهند ١٣٠٩هـ، والثانية: في القاهرة، مطبعة أنصار السنة المحمدية ١٣٦٦هـ.

(٣) ولد الشيخ عبد اللطيف في الدرعية سنة ١٢٢٥هـ، وتعلم بها، ثم غادرها إلى مصر أثناء سقوط الدرعية، ودرس على مشايخ مصر، ثم عاد إلى الرياض وكان له دروس وتلاميذ، وله مصنفات ورسائل كثيرة، وكان يقرض الشعر. توفي سنة ١٢٩٣هـ.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٩٣، «علماء نجد» ٦٣/١

(٤) ولد الشيخ سليمان في إحدى قرى ليها سنة ١٢٦٦هـ، وانتقل إلى الرياض وتعلم بها، واشتهر بكثير مؤلفاته وردوه، وله ديوان من الشعر، توفي في الرياض سنة ١٣٤٩هـ.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٢٩، «علماء نجد» ٢٧٩/١

(٥) مما يلخصه الصدر أن نشير إلى أن بعض كتب أئمة الدعوة قد أعيد طبعها من جديد مثل كتاب «التوضيح عن توحيد الخالق»، وكتاب «القول الفصل النفيسي»، و«مصالحة الظلام»، وغيرها، ولكنها بحاجة إلى دراسة الجادة والتحقيق العلمي الذي يكشف عن مناسبة تأليفها وبيان أهميتها وقيمتها.

وستلاحظ - كما سيأتي مفصلاً في أبواب البحث - أن دعاوى الخصوم واعتراضاتهم ضد دعوة الشيخ الإمام في زمانه، يتلقفها من بعدهم، ثم الذين يلونهم، وهكذا إلى زمننا هذا، فهذه الدعاوى المثاررة ضد الدعوة السلفية - الآن - لا تتجاوز غالباً ما أثاره أسلافهم زمان الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله، كما أن أولئك الأسلاف تلقفوا كثيراً من شبهاتهم عن أسلافهم السابقين من ناهض دعوة السلف الصالح، وعادى مجدديها مثلشيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهما الله تعالى، ومن قبلهم من آئمة السلف، فإن جذور هذا الصراع قديمة متعددة عبر فرون عديدة.

ولعل هذا البحث - المتواضع - يظهر لأجيال الموحدين بعضاً من الجوانب المشرقة من خلال ما كتبه أسلافهم - القربيون -، ويكشف الجهود المكتفة التي بذلها أجدادهم في نصرة الدعوة السلفية، ويستشعر أن هذه الجهود مرتبطة ارتباطاً وثيقاً بالجهود السابقة لعلماء السلف، وامتداد لها، مثل جهود الإمام أحمد بن حنبل، والإمام البخاري، وابن قتيبة، وعثمان بن سعيد الدارمي، وابن تيمية، وابن القيم، - رحمهم الله جميعاً - وهكذا، فيكون ذلك عوناً لتلك الأجيال للسير على منهاج السلف والاقتداء بهم.

(٢) الحرص على بيان عقيدة السلف الصالح، ورد الاعتراضات والشبهات المثاررة ضدها، فإن مما يجلی عقيدة السلف الصالح ويوضحها هو الرد والدحض لما يلصقه الخصوم بهذه العقيدة والجواب عن شبهاتهم ودعاویهم.

وليس الرد والجواب على الاعتراضات الموجهة إلى دعوة الشيخ الإمام - في الغالب - إلا رد وجواب عن الاعتراضات على عقيدة أهل السنة والجماعة، فإن دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله بلا أدنى شك هي عين الدعوة لعقيدة السلف الصالح.

فأحبببت في هذا البحث أن أشارك في خدمة عقيدة الفرقـة الناجية، وأن أسعى على قدر جهدي - وهو جهد مقل - في نصرة عقيدة السلف الصالح والذب عنها<sup>(١)</sup>.

---

(١) لقد تحدث بعض الكتاب عن دعاوى المناوئين للدعوة السلفية فكتب كل من: الشيخ محمد الرفاعي، ود. عبد الرحمن عميرة، وعبد الكريم الخطيب، ومحمد يوسف، بحثاً بعنوان «الشبهات التي أثيرت

## (٢) خطة البحث ومنهجي في أبواب البحث :

ت تكون خطة البحث من مقدمة وتمهيد وثلاثة أبواب وخاتمة.

وتتضمن المقدمة ما يلي:

- ١ - أهمية البحث والدواعي لاختياره.
- ٢ - خطة البحث ومنهجي في أبواب البحث.
- ٣ - جمع المادة العلمية.

وأما التمهيد فقد شمل هذين الأمرين:

**الأول** : دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وبعض آثارها.

**الثاني** : دراسة استقرائية مجملة لممؤلفات المناوئين مع موقف علماء الدعوة من هذه المؤلفات المناوئة.

وأما الباب الأول فعنوانه:

### مفتريات أصقت بدعوة الشيخ مع الرد عليها

ويكون من ثلاثة فصول:

**الفصل الأول** : الافتراء على الشيخ بادعاء النبوة وانتقاد الرسول ﷺ.

**الفصل الثاني** : الزعم بأن الشيخ مشبه مجسم.

**الفصل الثالث** : فرية إنكار كرامات الأولياء.

وأما عنوان الباب الثاني فهو:

### الشبهات المثارة حول دعوة الشيخ

مع بيان الحق في ذلك

ويكون من ثلاثة فصول:

**الفصل الأول** : التكفير والقتل وفيه سبعة مباحث.

---

= ضد دعوة الشيخ ...، ولكنها بحوث مختصرة، تفتقد لبيان الاعتراض وتوفيق مصدره، كما تفتقد لعمق الرد وفقرة مناقشة الدعوى، فموضع دعاوى المناوئين لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب موضوع واسع عميق، ولا يكفي عنه البحث القصير، وأرجو أن يحقق هذا البحث - وإن كان صاحبه قليل البضاعة من العلم - شيئاً من التكامل الذي أقصده وبإله التوفيق.

- \* **المبحث الأول** : مفتريات الخصوم وأكاذيبهم على الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة التكفير مع الرد والدحض لها.
- \* **المبحث الثاني** : فرية أن الوهابيين خوارج وأن نجد اليمامة قرن الشيطان مع الرد والدحض لها.
- \* **المبحث الثالث** : شبهة أن الوهابيين أدخلوا في المكفرات ما ليس منها. عرض ثم رد.
- \* **المبحث الرابع** : شبهة مخالفة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لابن تيمية وابن القيم في هذه المسألة. عرض ثم رد.
- \* **المبحث الخامس** : شبهة عدم طروع الشرك على هذه الأمة. عرض ثم رد.
- \* **المبحث السادس** : شبهة تنزيل آيات في المشركين على المسلمين. عرض ثم رد.
- \* **المبحث السابع** : شبهة خروج الشيخ على دولة الخلافة. عرض ثم رد.

**الفصل الثاني** : تحريم التوسل.

**الفصل الثالث** : منع الاستشفاف بالنبي ﷺ.

وأما الباب الثالث فعنوانه:

### فيما اعترض عليه من قضايا الدعوة مع المناقشة لها

ويكون من ثلاثة فصول:

- الفصل الأول** : هدم الأبنية على القبور والنهي عن شد الرحال لزيارتها.
- الفصل الثاني** : تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية.
- الفصل الثالث** : إنكار دعاء الموتى.

وآخر البحث خاتمة تتضمن نتائج البحث.

وأما عن المنهج الذي اخترته في كتابه أبواب البحث، فكان على النحو الآتي:

- (١) إيراد الدعوى أو الاعتراض من خلال ما كتبه الخصوم - أنفسهم - في مؤلفاتهم، وهذا في الغالب، وأحياناً قليلة ذكر دعاوى المناوئين من خلال ما نقله أئمة الدعوة عنهم أثناء الرد عليهم، حين لا أثر على تلك المؤلفات المناوئة.
- (٢) يكون هذا الإيراد لتلك الدعاوى مرتبًا - غالباً - على حسب الترتيب الزمني لوفيات أولئك المناوئين، ولم التزم بذلك مطلقاً، نظراً لأن بعض المناوئين لم

أثر له على ترجمة، وربما كان العثور على ترجمته ومعرفة تاريخ وفاته،  
بعد كتابة أبواب الرسالة.

(٣) اقتصرت - في الغالب - عند إيراد دعاوى المناوئين على ما كتبه علماء الطوائف والفرق الإسلامية، وكان باللغة العربية، فلم أنكر مطاعن ودعوى المستشرقين على هذه الدعوة السلفية، شعوراً مني بأن الرد على أولئك العلماء أكذ وأهم من الرد على المستشرقين في مثل هذا البحث، خاصة وأن أكثر اعترافات أهل الاستشراق مبنية على معلومات تاريخية خاطئة عن حياة مجدد هذه الدعوة، وعن تاريخ الدعوة<sup>(١)</sup>، وأعرضت عن الكتب المؤلفة - ضد هذه الدعوة - باللغات الأخرى غير العربية، مثل الانجليزية، والأوردية، ونحوهما، نظراً للحاجة إلى ترجمتها، والوقت لا يسمح بذلك.

(٤) بعد إيراد الدعوى، يأتي الجواب عليها من قبل أئمة الدعوة وأنصارها، فأذكر أقوالهم من خلال مؤلفاتهم مراعياً الترتيب الزمني لوفياتهم، مع الاهتمام بشمولية الجواب والرد على تلك الدعاوى، وكذلك الحرص على ذكر أقوال أنصار هذه الدعوة خارج موطنها، فنذكر - مثلاً - ردود الشيخ محمد بن ناصر الحازمي اليمني<sup>(٢)</sup>، وردود السهسواني الهندي<sup>(٣)</sup>، وكذلك ردود محمود الألوسي العراقي<sup>(٤)</sup>، حتى يتضح جلياً عالمية هذه الدعوة واتساع آثارها.

(١) انظر ما يؤيد ذلك في كتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومقتري عليه» لمسعود الندوى، ترجمة عبد العليم البستوي، من مطبوعات جامعة الإمام محمد بن سعود، ١٤٠٤ هـ ص ١٦٣ - ١٨٥، ص ١٩٥ - ٢٠٩.

وانظر كتاب «بحوث وتعليقات في تاريخ السعودية» للعتمين ص ١١٥ - ١٢٦.  
وانظر المغالطات التاريخية المتعددة في كتاب «مصر في القرن التاسع عشر» لابوargeowan، تعریف محمد مسعود، ط ١، القاهرة، ١٣٤٠ هـ، ص ٤٣٦ - ٤٤٤.

(٢) نشأ الحازمي في بلدة ضمد، وأخذ عن علمائها، كان محققاً في كثير من العلوم، لاسيما علم الحديث، مات سنة ١٢٨٣ هـ.

انظر: محمد بن محمد بن يحيى بن زيارة، «نبيل الوطر من تراجم علماء اليمن في القرن الثاني عشر»، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٥٠ هـ، ص ٣٢٢/٢.

(٣) هو محمد بشير بن محمد السهسواني، عالم بالحديث والفقه، ولد في لكتنوه بالهند سنة ١٢٥٠ هـ، وتوفي في نلهي سنة ١٣٢٦ هـ، له عدة مؤلفات.

انظر: مقدمة كتابه «صيانة الإنسان»، وخيري الدين الزركلي، الاعلام، ط ٦، دار العلم بيروت، ١٩٨٤، ص ٣٦/٥.

(٤) هو محمود شكري الألوسي، عالم بالشرع والتاريخ والأدب، ولد في رصافة ببغداد سنة ١٢٧٣ هـ، وتوفي في بغداد سنة ١٣٤٢ هـ، له ٥٢ مؤلفاً، انظر: كتاب تلميذه محمد بهجت الأثري «أعلام العراق» ص ٣٦ - ٢٤١، ومقدمة محقق كتاب «المسك الأندر» للألوسي، الاعلام، ١٧٢٢/٧، ١٧٢٣.

(٥) اقتصرت في الجواب عن دعاوى المناوئين على ما كتبه أئمة الدعوة وأنصارها، دون أن أسوق أقوال علماء السلف السابقين لتأكيد الدعوة التي تؤيد ما كتبوه، وإن كان سياق أقوالهم يعطي القاريء - بلا شك - تصوراً صادقاً بأن هذه الدعوة امتداد لدعوة أولئك السلف السابقين لها، ولكن اقتصرت على كتابات أئمة الدعوة حتى لا يتسع الموضوع اتساعاً لا يمكن حده، وحتى لا يخرج عما قصدته من إبراز وإظهار جهود أئمة هذه الدعوة دون من ساقهم. ومع ذلك فلا تخلو بعض مباحثت هذا البحث من إيراد أقوال السلف السابقين، مما يؤكد أصالة هذه الدعوة وأنها امتداد للطائفة المنصورة.

(٦) جعلت لكل باب من الأبواب الثلاثة لهذا البحث، أسلوباً يلائم موضوع الباب، ويوضح مضمونه، وقد أشرت إلى ذلك في مقدمة كل باب. وعلى كل فإني بهذا المنهج الذي ارتضيته في كتابة أبواب البحث، حاولت قدر الاستطاعة الالتزام به، والسير على صوئه، مع اعترافي بالقصیر فيما التزمته وقصدته، وحسبى أنني بذلك جهدي والله يغفر لي.

### ٣) جمع المادة العلمية :

لما تمت الموافقة على تسجيل هذا الموضوع، شرعت في جمع المصادر والمراجع، وتبعها، وحرست على الحصول على ما كتبه الخصوم ضد هذه الدعوة وكذلك ما صنفه أئمة الدعوة وأنصارها في الرد والجواب عن دعاوى الخصوم. فابتدأت بقسم المخطوطات والمجموعات الخاصة بجامعة الملك سعود، فصورت مجموعة مهمة من المؤلفات - منها المخطوط ومنها المطبوع بعضها ضد هذه الدعوة السلفية وبعضها في الدفاع عنها.

كما حصلت من المكتبة المركزية بجامعة الملك سعود على مجموعة مصورات بعض المجالس والصحف التي تحوي مقالات ترتبط بهذا البحث.

وحصلت من قسم المخطوطات بجامعة الإمام محمد بن سعود على صورة مخطوط «فصل الخطاب» للقباني، والذي يعتبر من أقدم المؤلفات ضد دعوة الشيخ الإمام، كما صورت بعض الدوريات المهمة.

كما تم لي - والله الحمد والمنة - الحصول على صور لبعض المصادر الخطية الهامة من المكتبة السعودية، وكذلك يسر الله لي تصوير بعض كتب المناوئين من إدارة مراقبة المطبوعات بدار الإفتاء.

وصورت من قسم الوثائق بداررة الملك عبد العزيز مخطوطاً قديماً ضد الدعوة السلفية<sup>(١)</sup>، وكذلك رسالة خطية أخرى ضد هذه الدعوة أيضاً.

وحصلت على بعض الأعداد المصورة من جريدة أم القرى عن طريق مكتبة معهد الإدارة.

ولقد أهداي الشيخ عبد الرحمن بن سحمن القاضي في محكمة التمييز بالرياض، بعض مؤلفات عمه الشيخ سليمان بن سحمن رحمه الله، ومن ضمنها صورة مخطوط لم يسبق طبعه وهو «الحجج الواضحة الإسلامية»<sup>(٢)</sup>، فجزاه الله كل خير.

ولقد تكرّم بعض المشايخ والأساتذة بمساعدتي وإعاراتي أو إهدائي بعض الكتب المهمة التي تتصل بهذا الموضوع، فجزاهم الله خيراً، وبارك الله فيهم.

وعثرت على صورة خطية لأبيات في الرد على الوهابية مع شرحها لمجهول، وذلك من مكتبة أرامكو بالظهران، كما صورت كتاب «التفخة على التفخة» من المكتبة الصالحية بعنيزة<sup>(٣)</sup>.

وأرسلت إلى الأستاذ الشهم صبحي البدرى السامرائي في العراق، أطلب منه تصوير مجموعة من الكتب التي أللها بعض علماء الشيعة ضد الدعوة السلفية، فأرسل إلى مجموعة مما طلبت فجزاه الله خيراً.

كما طلبت من معهد المخطوطات بالكويت تصوير بعض المراجع الخطية مما كتب ضد الدعوة السلفية، فأجابوا وأرسلوا ما طلبت<sup>(٤)</sup>.

وطلبت عن طريق الجامعة السلفية في مدينة بنaras بالهند بعضاً من الكتب ضد دعوة الشيخ الإمام، فأرسلوا ثلاثة كتب ولكنها باللغة الأردية.

(١) وهو مخطوط «إزهاق الباطل في رد شبه الفرق الوهابية» لمحمد بن عبد الوهاب بن داود الهمداني.

(٢) وقد أفادني الشيخ عبد الرحمن بن عبد العزيز بن سحمن في شهر ذي القعدة سنة ١٤٠٦هـ أن هذا الكتاب هو آخر مؤلفات الشيخ سليمان بن سحمن - الذي هو عم والد الشيخ عبد الرحمن.

(٣) لم أتعذر على هذا الكتاب في كبرى مكتبات الرياض العامة.

(٤) وهي :

- رسالة في الرد على الوهابية لعبد الله بن حسين بلقيه العلوى.
- رسالة في الرد على الخوارج ومن ناحية نوحوم للمؤلف السابق.
- المنح الإلهية في طمس الضلاله الوهابية لإسماعيل التميمي التونسي.
- مسائل وأجوبة وردود على الخوارج لمحمد بن سليمان الكردي.

وأرسلت إلى حسين بن حلمي ايشيق صاحب مكتبة الحقيقة في استانبول بتركيا - وهو عدو لدود للدعوة السلفية - أطلب بعض مطبوعات مكتبه والتي يوزعها مجاناً وهي تحوي الطعن في الشيخ الإمام ودعوته، فأرسل إلىّي مجموعة من الكتب - مجاناً - استفدت من أحدها في هذا البحث<sup>(١)</sup>.

وطلبت من مكتبة الدولة في برلين بألمانيا بعض صور المخطوطات الهامة التي ألفت ضد الدعوة السلفية فأرسلوا إلىّي ثلاثة صور خطية منها<sup>(٢)</sup>.

وكذا أرسلت إلى مكتبة الجامعة الملكية في توبنجن بألمانيا صورة من مخطوط نادر لأحد الأعداء المعاصرين للشيخ الإمام<sup>(٣)</sup>، وذلك لما بعثت إليهم بالرغبة في الحصول عليها.

وقد بعثت برسائل أخرى إلى مكتبات متعددة، ولكن بعضها اعتذر بعدم وجود ما طلبت مثل المتحف البريطاني، وطلبت عن طريق أحد الأساتذة<sup>(٤)</sup> في القاهرة الحصول على صور من مخطوطات متعددة توجد في دار الكتب المصرية (خزانة نيمور) - بناء على المعلومات المدونة في فهارسها، فأخبرني بعدم وجودها، وبعض الجهات العلمية أرددت منها ما يخدمني في هذا البحث ولكن دون جواب.

إن من العوائق التي واجهتني أثناء جمع المادة العلمية وتحصيلها هو التأخير الكبير لوصول بعض المراجع الأساسية لهذا البحث، وكانت أطلبها عن طريق المراسلة لبعض المكتبات العلمية، حتى أني مكثت أكثر من سبعة أشهر في انتظار وصول صورتي مخطوطتين من بلاد المغرب، مع أن ابتداء هذه المدة المذكورة من حين الموافقة على تصوير وإرسال تلك المخطوطتين.

كما أن تعدد الاعتراضات وكثرة الدعاوى وتنوع الشبهات ضد دعوة الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، كان ذلك عقبة أخرى حاولت اجتيازها بالتركيز على الاعتراضات الأساسية والداعوى الهامة في مجال العقيدة دون الاعتراضات الأخرى.

(١) وهو كتاب الإيمان والإسلام لخالد النقشبendi البغدادي. وفيه مقدمة طويلة لحسين ايشيق.

(٢) وهي :

- المشكاة المضيئة في الرد على الوهابية لابن السويفي.

- رسالة ابن عفالق لعثمان بن معمر.

- جواب ابن عفالق على رد ابن معمر.

(٣) وهو كتاب «تهم المقلدين في مدعى تجديد الدين» لمحمد بن عفالق.

(٤) وهو الأستاذ الكريم الدكتور أحمد فهد الشوابكة.

وعقبة ثالثة وهو التداخل الكبير، والترابط الكبير بين فصول أبواب الرسالة، وسيتضح ذلك أثناء الدخول في فصول البحث، فقد واجهتني أثناء جمع المادة العلمية، وأثناء الكتابة، فبذلت جهدي في ترتيب المعلومات وتنظيمها، ولكن كان هناك تلازم واتصال بين بعض معلومات الفصل مما لا يمكن تقسيمه وانفصاله، فألجلأ عندئذ إلى الإحالة أحياناً، أو أذكر هذه المعلومات بليجاز في موضع، ثم أوردها بإسهاب في موضع آخر، أو العكس.

وفي ختام هذه المقدمة، أحمد الله حمداً كثيراً كما يليق بجلال وجهه وعظيم سلطانه، على ما من به على من الإعانة والتيسير في كتابة هذا البحث، وأرجو منه سبحانه وتعالى أن يجعل هذا البحث باباً إلى تحصيل العلم النافع الذي يرضيه عز وجل، وأن يوفقني فيه إلى تحقيق الصواب والسداد.

#### وكتبه

عبد العزيز بن محمد بن علي العبد اللطيف

الرياض - ص.ب: ١٧٩٩٩ - الرمز البريدي: (١١٤٩٤)

شهر ربيع الأول ١٤٠٩

## تمهيد

### دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وبعض آثارها

إن ما كتبه الشيخ من المصنفات والرسائل يؤكد يقيناً بأن الشيخ لا يدعوا إلا لعقيدة السلف الصالح في جميع أبواب الاعتقاد، وليس مصنفاته ورسائله فحسب هي الجواب على هذا فقط، بل إن سيرة الشيخ الإمام وأفعاله وسلوكه جواب آخر، يؤكد بلا أدنى ريب اهتمام الشيخ وحرصه الشديد على تمام التأسي والاقتداء بالسلف الصالح.

كما أن ما كتبه أتباعه - من بعده - وأنصار دعوته السلفية يؤكد أيضاً ما اتصف به الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب من تمسك والتزام بمنهج أهل السنة والجماعة، ويظهر حال شأن أولئك الأتباع وما كانوا عليه من عضٌ بالنواخذ على عقيدة الفرقـة الناجية سواء في أقوالهم أو أفعالهم.

وقد شهد الكثير من العلماء من مختلف البلاد والبقاع، وفي أزمان متفاوتة، بل ومن ديانات متنوعة أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب يدعو إلى الإسلام كما كان عليه أو ظهوره من صفاء ونقاء ووضوح، بعيداً عن لوثات الفلسفة وأدران الشرك، وخرافات التصوّف، ومحدثات البدع.

وحيث أن مثل هذا الموضوع قد أخذ نصياً وافراً من الكتابة والتصنيف<sup>(1)</sup> فلا حاجة للإطالة فيه، بل نقتصر على إيراد بعض النقول الموجزة التي توضح حقيقة دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله.

ففي إحدى رسائل الشيخ يجيب عن سؤال أهل القصيم لما سأله عن معتقده فكان مما قاله رحمه الله:

(1) انظر على سبيل المثال ما يلي:  
محمود مهدي الاستانبولي، «الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب»، ١٤٠٠هـ.  
أمين سعيد، سيرة الإمام محمد بن عبد الوهاب، ط١، شركة التوزيع العربية، بيروت، ص١٩١ - ٢١٥.  
أحمد بن حجر آل بوطامي، «الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، مطبعة الحكومة، مكة المكرمة، ص٧٧ - ١٢٠.

(أشهد الله ومن حضرني من الملائكة وأشهدكم أنني أعتقد ما اعتقدته الفرقـة الناجية أهل السنة والجماعة من الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، والإيمان بالقدر خيره وشره، ومن الإيمان بالله الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه على لسان رسوله ﷺ من غير تحريف ولا تعطيل، بل أعتقد أن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فلا أنفي عنه ما وصف به نفسه ولا أحرف الكلم عن مواضعه، ولا أحد في أسمائه وأياته، ولا أكيف، ولا أمثل صفاتـه تعالى بصفات خلقـه لأنـه تعالى لا سمـي له ولا كفـر له، ولا نـد له، ولا يقـاس بخـلقـه فإنه سبحانه أعلم بنـفسـه وبغيرـه، وأصدق قـيلاً وأحسن حـديثـاً، فـنـزـه نـفسـه عـما وصفـهـ بهـ المـخالفـونـ منـ أـهـلـ التـكـيـفـ وـالتـمـثـيلـ، وـعـماـ نـفـاهـ عـنـهـ النـافـونـ منـ أـهـلـ التـحـريـفـ وـالتـعـطـيلـ فـقـالـ (سبـحانـ رـبـكـ رـبـ العـزـةـ عـماـ يـصـفـونـ وـسـلـامـ عـلـىـ الـمـرـسـلـينـ وـالـحـمـدـ لـلـهـ رـبـ الـعـالـمـينـ) <sup>(١)</sup> وـالـفـرـقـةـ النـاجـيـةـ وـسـطـ فـيـ بـابـ أـفـعـالـهـ تـعـالـىـ بـيـنـ الـقـدـرـيـةـ وـالـجـبـرـيـةـ، وـهـمـ فـيـ بـابـ وـعـيدـ اللهـ وـسـطـ بـيـنـ الـمـرـجـةـ وـالـجـهـمـيـةـ، وـهـمـ وـسـطـ فـيـ بـابـ إـيمـانـ وـالـدـيـنـ بـيـنـ الـحـرـوـرـيـةـ وـالـمـعـتـزـلـةـ، وـبـيـنـ الـمـرـجـةـ وـالـجـهـمـيـةـ، وـهـمـ وـسـطـ فـيـ بـابـ أـصـحـابـ رـسـولـ اللهـ ﷺ بـيـنـ الرـوـافـضـ وـالـخـوارـجـ.

وأعتقد أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود، وأنه تكلـمـ بهـ حـقـيقـةـ وـأـنـزلـهـ عـلـىـ عـبـدـهـ وـرـسـولـهـ وـأـمـيـنـهـ عـلـىـ وـحـيـهـ وـسـفـيرـهـ بـيـنـهـ وـبـيـنـ عـبـادـهـ نـبـيـنـاـ مـحـمـدـ ﷺـ، وـأـوـمـنـ بـأـنـ اللهـ فـعـالـ لـمـ يـرـيدـ، وـلـاـ يـكـونـ شـيـءـ إـلـاـ بـإـرـادـتـهـ، وـلـاـ يـخـرـجـ شـيـءـ عـنـ مـشـيـئـتـهـ، وـلـيـسـ شـيـءـ فـيـ الـعـالـمـ يـخـرـجـ عـنـ تـقـدـيرـهـ، وـلـاـ يـصـدـرـ إـلـاـ عـنـ تـدـبـيرـهـ، وـلـاـ مـحـيدـ لـأـحدـ عـنـ الـقـدـرـ الـمـحـدـودـ وـلـاـ يـتـجاـزـ مـاـ خـطـ لـهـ فـيـ الـلـوـحـ الـمـسـطـوـرـ.

وأعتقد الإيمـانـ بـكـلـ ماـ أـخـبـرـ بـهـ النـبـيـ ﷺـ ماـ يـكـونـ بـعـدـ الموـتـ، فـأـوـمـنـ بـفـتـنـةـ الـقـبـرـ وـنـعـيمـهـ، وـبـإـعادـةـ الـأـرـوـاحـ إـلـىـ الـأـجـسـادـ، فـيـقـومـ النـاسـ لـرـبـ الـعـالـمـينـ حـفـاةـ عـرـاءـ غـرـلاـ، تـدـنـوـ مـنـهـ الشـمـسـ، وـتـنـتـصـبـ الـمـواـزـيـنـ وـتـوزـنـ بـهـ أـعـمـالـ الـعـبـادـ، فـمـنـ ثـقـلتـ مـواـزـيـنـهـ فـأـوـلـتـكـ هـمـ الـمـفـلـحـونـ، وـمـنـ خـفـتـ مـواـزـيـنـهـ فـأـوـلـتـكـ الـذـينـ خـسـرـواـ أـنـفـسـهـمـ فـيـ جـهـنـمـ خـالـدـونـ، وـتـنـشـرـ الدـوـاـوـيـنـ فـأـخـذـ كـتـابـهـ بـيـمـيـنـهـ، وـأـخـذـ كـتـابـهـ بـشـمـالـهـ.

وأـوـمـنـ بـحـوـضـ نـبـيـنـاـ مـحـمـدـ ﷺـ بـعـرـصـةـ الـقـيـامـةـ، مـأـوـهـ أـشـدـ بـيـاضـاـ مـنـ الـلـبـنـ وـأـحـلـىـ منـ الـعـسـلـ آـنـيـتـهـ عـدـدـ نـجـومـ السـمـاءـ مـنـ شـرـبـ مـنـ شـرـبةـ لـمـ يـظـمـأـ بـعـدـهاـ أـبـداـ، وـأـوـمـنـ بـأـنـ الـصـرـاطـ مـنـصـوبـ عـلـىـ شـفـيرـ جـهـنـمـ يـمـرـ بـهـ النـاسـ عـلـىـ قـدـرـ أـعـمـالـهـ.

(١) الصـافـاتـ: الـآـيـاتـ ١٨١ـ، ١٨٢ـ.

(٢) الـوـعـيـدـيـةـ هـمـ الـخـوارـجـ وـالـمـعـتـزـلـةـ.

وأؤمن بشفاعة النبي ﷺ وأنه أول شافع وأول منشفع، ولا ينكر شفاعة النبي ﷺ إلا أهل البدع والضلال، ولكنها لا تكون إلا من بعد الإنزال والرضا كما قال تعالى: ﴿فَوَلَا يُشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ ارْتَضَى﴾<sup>(١)</sup> وقال تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُشْفَعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِنْهِ﴾<sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿وَكُمْ مَنْ مَلَكَ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تَغْنِي شَفَاعَتَهُمْ شَيْئًا إِلَّا مَنْ بَعْدَ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لَمَنْ يَشَاءُ وَيَرْضِي﴾<sup>(٣)</sup> وهو لا يرضي إلا التوحيد، ولا يأذن إلا لأهله، وأما المشركون فليس لهم من الشفاعة نصيب، كما قال تعالى: ﴿فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.

وأؤمن بأن الجنة والنار مخلوقتان، وأنهما اليوم موجودتان، وأنهما لا يفنيان، وأن المؤمنين يرون ربهم بأبصارهم يوم القيمة، كما يرون القمر ليلاً القدر لا يضامون في رؤيته.

وأؤمن بأن نبينا محمدًا ﷺ خاتم النبيين والمرسلين، ولا يصح إيمان عبد حتى يؤمن برسالته ويشهد بنبوته، وأن أفضل أمته أبو بكر الصديق، ثم عمر الفاروق، ثم عثمان ذو النورين، ثم علي المرتضى، ثم بقية العشرة، ثم أهل بدر، ثم أهل الشجرة أهل بيعة الرضوان، ثم سائر الصحابة رضي الله عنهم، وأتولى أصحاب رسول الله ﷺ وأنكر محسنهما وأترضى عنهم وأستغفر لهم، وأكف عن مساوיהם، وأسكت عما شجر بينهم، وأعتقد فضلهم عملاً بقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبُّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْرَانَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غُلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبُّنَا إِنَّكَ رَوْفٌ رَّحِيمٌ﴾<sup>(٥)</sup> وأترضى عن أمهات المؤمنين المطهرات من كل سوء، وأقر بكرامات الأولياء وما لهم من المكاففات إلا أنهم لا يستحقون من حق الله تعالى شيئاً ولا يطلب منهم ما لا يقدر عليه إلا الله، ولاأشهد لأحد من المسلمين بجنة ولا نار إلا من شهد له رسول الله ﷺ، ولكنني أرجو للمحسن وأخاف على المساء، ولا أكفر أحداً من المسلمين بذنب، ولا أخرجه من دائرة الإسلام، وأرى الجهاد ماضياً مع كل إمام برأ كان أو فاجر، وصلة الجماعة خلفهم جائزة، والجهاد ماضٍ منذ بعث الله محمداً ﷺ إلى أن يقاتل آخر هذه الأمة الدجال، لا يسطره جور جائر ولا عدل عادل، وأرى وجوب السمع والطاعة لأنتمة المسلمين بربهم وفاجرهم ما لم

(١) الأنبياء: آية ٢٨.

(٢) البقرة: آية ٢٥٥.

(٣) النجم: آية ٢٦.

(٤) المدثر: آية ٤٨.

(٥) الحشر: آية ١٠.

يأمروا بمعصية الله، ومن ولـي الخلافة واجتمع عليه الناس ورضوا به وغلبـهم بسيـفـه حتى صار خـلـيفـة وجـبـت طـاعـته، وحرـم الخـروـج عـلـيـه، وأـرـى هـجـر أـهـل الـبـدـعـ ومـبـاـيـنـتـهـمـ حتـى يـتـوـبـواـ، وأـحـكـمـ عـلـيـهـمـ بالـظـاهـرـ، وأـكـلـ سـرـائـرـهـ إـلـى اللهـ، وأـعـنـقـ أـنـ كـلـ مـحـدـثـةـ فـي الدـينـ بـدـعـةـ.

وأعتقد أن الإيمان قول باللسان وعمل بالأركان واعتقاد بالجنان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، وهو بضع وسبعين شعبة أعلاها شهادة أن لا إله إلا الله وأدناها إماتة الأذى عن الطريق، وأرى وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على ما توجبه الشريعة المحمدية المطهرة<sup>(١)</sup>.

فهذه عقيدة وجيزة حررتها وأنا مشتغل البال لتعلموا على ما عندي والله على ما نقول وكيل<sup>(٢)</sup>.

وفي رسالته لعبد الرحمن بن عبد الله السويدي<sup>(٣)</sup> أحد علماء العراق ينكر الشيخ الإمام رحمة الله حقيقة دعوته، ومن ذلك قوله:

(أخبرك أني والله الحمد متبع، ولست بمبتدع، عقidiتي ودينـي الذي أدين الله به مذهب أهل السنة والجماعة الذي عليه أئمة المسلمين مثل الأئمة الأربعـة وأتباعـهم إلى يوم القيـامـةـ، لكنـي بيـنـتـ لـلـنـاسـ إـلـاـخـلـاصـ الدـيـنـ للـهـ، وـنـهـيـتـهـ عـنـ دـعـوـةـ الـأـحـيـاءـ وـالـأـمـوـاتـ مـنـ الصـالـحـينـ وـغـيرـهـ، وـعـنـ إـشـراـكـهـ فـيـماـ يـعـبـدـ اللهـ بـهـ، مـنـ النـجـ وـالـنـذـرـ وـالـتـوـكـلـ وـالـسـجـودـ وـغـيرـهـ، وـعـنـ حـقـ اللهـ الـذـيـ لـاـ يـشـرـكـهـ فـيـهـ مـلـكـ مـقـرـبـ وـلـاـ نـبـيـ مـرـسـلـ، وـهـوـ الـذـيـ دـعـتـ إـلـيـهـ الرـسـلـ مـنـ أـوـلـهـمـ إـلـىـ آخرـهـ، وـهـوـ الـذـيـ عـلـيـهـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ<sup>(٤)</sup>).

ونورد بعضاً من العبارات التي سطرها الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمة الله في بيان دعوة جده الشيخ الإمام، منها قوله:

(أنـشـيـخـ إـلـاسـلـامـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـوـهـابـ رـحـمـهـ اللهـ إـنـمـاـ دـعـاـ النـاسـ إـلـىـ أـنـ يـعـبـدـواـ اللهـ لـاـ شـرـيكـ لـهـ، وـلـاـ يـشـرـكـواـ بـهـ شـيـئـاـ، وـهـذـاـ لـاـ يـرـتـابـ فـيـهـ مـسـلـمـ أـنـ دـيـنـ اللهـ الـذـيـ

(١) يظهر من هذه الرسالة تأثر الشيخ محمد بشيخ الإسلام ابن تيمية، فهذه الرسالة قريبة بلظتها ومعناها من العقيدة الواسطية لابن تيمية.

(٢) محمد بن عبد الوهاب، مؤلفات الشيخ الإمام (الرسائل الشخصية) تصحيح الفوزان والعليقى، الرياض

.٨/٥ - ١١ .

(٣) انظر: ترجمته في «المسك الأذفر» من ١٣١.

(٤) مجموعة مؤلفات الشيخ (الرسائل الشخصية): ٣٦/٥

أرسل به رسلاه، وأنزل به كتبه)<sup>(١)</sup>.

ويقول الشيخ عبد اللطيف في موضع آخر - حاكياً ما يدعو إليه الشيخ الإمام:  
(ثم إن شيخنا رحمة الله كان يدعو الناس إلى الصلوات الخمس، والمحافظة عليها حيث ينادي لها، وهذا من سنن الهدى، ومعالم الدين كما دلّ على ذلك الكتاب والسنة، ويأمر بالزكاة والصيام والحج، ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويتركه، ويأمر الناس بتركه والنهي عنه، وقد تتبع العلماء مصنفاته رحمة الله من أهل زمانه وغيرهم فأعجزهم أن يجدوا فيها ما يعاب.

وأقواله في أصول الدين مما أجمع عليه أهل السنة والجماعة، وأما في الفروع والأحكام فهو حنبل المذهب لا يوجد له قول مخالف لما ذهب إليه الأئمة الأربع)..<sup>(٢)</sup>.

ويبيّن الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن<sup>(٣)</sup> في رسالته التي بعثها إلى أهل الحجاز وعسير واليمن معقدتهم وما يدعون إليه فيقول:

(اعلموا أن الذي نعتقد، ونبين الله به، وندعو الناس إليه ونجادهم عليه هو دين الإسلام الذي أوجبه الله على عباده وهو حفظة عليهم الذي خلقهم لأجله، فإن الله خلقهم ليعبدوه ولا يشركوا به في عبادته أحداً من المخلوقين لا ملك مقرب ولانبي مرسلاً فضلاً عن غيرهما ... ونأمر بهدم القباب ونهدم ما بني على القبور، ولا يزداد القبر على شبر من التراب وغيره، ونأمر بإقام الصلاة جماعة في المساجد، ونؤدب من تخلف أو تكاسل عن حضورها وترك الحضور في المسجد وتلزم ببيبة شرائع الإسلام كالزكاة والصوم والحج لل قادر والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وتنهي عن الربا والزنا وشرب الخمر، والتتن، وعن لبس الحرير للرجال، وتنهي عن عقوق الوالدين، وعن قطبيعة الأرحام.

وبالجملة فإننا نأمر بما أمر الله به في كتابه، وأمر به رسوله ﷺ، وتنهي عما نهى الله عنه وتنهي عنه رسوله، ولا نحرم إلا ما حرم الله، ولا نحل إلا ما حل الله، فهذا الذي ندعو إليه، ومن كان قصده الحق ومراده الخير والدخول فيه، التزم

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية»، ط١، مطبعة المنار، مصر ١٣٤٤هـ، ٣٦٧/٣.

(٢) المرجع السابق ٣٧٢/٣، ٣٧٣.

(٣) ولد الشيخ محمد في الرياض سنة ١٢٨٢هـ، وتوفي بها سنة ١٣٦٧هـ، تولى القضاء، ورحل إلى عسير داعياً إلى الله، وله مكتبة عظيمة.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٤٦، «علماء نجد» ٨٤٩/٣.

ما ذكرنا وعمل بما فررنا، فيكون له ما لنا وعليه ما علينا<sup>(١)</sup>.

وقد جاء هذا المعتقد موجزاً بعبارة جامعة، كما قال أحدهم:

(أن كل ما ثبت في الشريعة الإسلامية مما جاء عن الله ورسوله فهو مذهبنا، ومعتقدنا وديانتنا، سواء ذكرناه وصرحنا به أو لم نذكره، ولم نعالن به، وكل ما نفته الشريعة الإسلامية، فهو الذي نفيه ونرفضه، لذلك فعلى كل من تروى له رواية عنا فليعرضها على كتاب الله وسنته رسوله فإن وافقتها فليعلم ولويقن بأنها رأينا ومذهبنا، وإن خالفتها فليوقن أنها خالفها ..)<sup>(٢)</sup>.

وبهذا يعلم أن الشيخ الإمام وأتباعه - من بعده - يدعون إلى التمسك بمنهج السلف الصالح، سواء كان ذلك في العقائد، أو السلوك والشرائع، ويتحرون الوسائل والأسباب التي تحقق ذلك، ويفعلونها، ويحرصون كل الحرص على تنفيذ أوامر هذا الدين، والابتعاد عن نواهيه، وهم بذلك مقتدون ومتأسون برسول الله ﷺ وصحابه الكرام.

وأما الإشارة إلى آثار هذه الدعوة، فإنه لما كانت دعوة الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب هي دعوة لتجديد ما اندرس من عقيدة السلف الصالح، لذا حظيت تلك الدعوة بالقبول لها والتأثر بها من قبل كثير من علماء المسلمين والحركات الإصلاحية، والكثير من عامة المسلمين، وذلك لما تميز به عقيدة السلف الصالح التي دعا إليها الشيخ الإمام من ميزات وخصائص توجب الاعتقاد بها والميل إليها من الوضوح والصفاء واليقين والثبات والآثار الفعلية الإيجابية والنتائج المحمودة الملحوسة في واقع الحياة الدنيا، والنعيم السرمدي الأبدي في الحياة الآخرة.

لقد عمّت الدعوة وأثارها المباركة بلاد نجد، ثم امتدت إلى الحجاز، ثم سائر بلاد الجزيرة العربية، بل تجاوزت تلك البلاد .. فكان لها أتباع وأنصار في مختلف الأمصار، كالشام ومصر والعراق وببلاد المغرب، والهند، والكثير من الأقطار.

ولا تزال - إلى وقتنا الحاضر - آثارها ونتائجها علمية كانت أو عملية ناطقة بذلك، وشاهدة بصدق هذه الدعوة ووضوحها وسلامة منهجها، وستبقى هذه الدعوة - إن شاء الله - منصورة حتى يرث الله الأرض ومن عليها.

(١) عبد الرحمن بن قاسم (جمع)، «الدرر السننية في الأجوبة النجيبة»، ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، ٢٠١٣٨٥ـهـ، ١/٢٩٠، ٢٩١ باختصار.

(٢) جريدة أم القرى، ع ١٣٠، مقال (بيان الفصل هذا آخر ما عننا).

ولقد أفضى الباحثون في الحديث عن أثر دعوة الشيخ الإمام على بلاد المسلمين وعلمائهم، وأثرها على الدعوات والحركات الإصلاحية، وألفت من أجل ذلك الرسائل والمصنفات في بيان آثارها وأصداءها، فأغنى ذلك عن إعادته وتكراره<sup>(١)</sup>.

ولكن من المناسب أن نورد بعض الأعلام الذين تأثروا بدعوة الشيخ الإمام، ممن لم ينكرهم هؤلاء الكتاب ضمن من تأثروا بهذه الدعوة، وذلك على حسب اطلاعنا.

فيذكر المحامي عباس العزاوي من تأثر بدعوة الشيخ في العراق فيقول:

(وكان الأستاذ عبد العزيز بك بن عبد الله بك الشاوي<sup>(٢)</sup> ذهب إلى نجد للحج والمفاوضة مع آل سعود، فاقتنع بمذهبهم وحمله إلى العراق فصار داعيهم، افتتح بعد تجربة سنوات، فلم يكتف بالمظاهر والظواهر، وإنما خالط القوم حتى بلغ من المعرفة الصحيحة مبلغها، فاختار أن يكون عقيده)<sup>(٣)</sup>.

كما يذكر العزاوي من العلماء الذين تأثروا بدعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب، الشيخ علي السويفي<sup>(٤)</sup>، ووصفه العزاوي بأنه (عالم دعا إلى اتباع الحديث، وهذا عين مذهب السلف)<sup>(٥)</sup>.

بل ذكر بعضهم أن الشيخ علي السويفي دعا والتي بغداد سليمان باشا الصغير إلى الالتزام بهذه الدعوة<sup>(٦)</sup>.

ومن تأثر بهذه الدعوة السلفية الشيخ أحمد بن محمد الكتلاني<sup>(٧)</sup>، فألف رسالة بعنوان «الصيّب الهطّال في كشف شبه ابن كمال»<sup>(٨)</sup>، حيث دافع عن دعوة الشيخ،

(١) انظر على سبيل المثال:

- عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأثرها في العالم الإسلامي للعبود ٦٠٨/٢ - ٩٢٨.

- الإمام محمد بن عبد الوهاب ومنهجه في الدعوة للسكاكي، ص ٢٠٩ - ٢٦٠.

- انتشار دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب خارج الجزيرة لمحمد جمعه ص ٦٣ - ٢٣٨.

- بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب (غالب الجزء الثاني).

(٢) لم أتعذر على ترجمتها.

(٣) عباس العزاوي، ذكرى أبي الثناء الألوسي، شركة التجارة والطباعة، بغداد، ١٣٧٧هـ، ص ٣٧.

(٤) هو علي بن محمد سعيد السويفي، محدث، مؤرخ، نسبة، أديب، ولد في بغداد، وتوفي بدمشق سنة ١٤٢٧هـ، له عدة تصانيف من أشهرها «العقد الثمين في بيان مسائل الدين».

انظر: «المسك الأذفر» ص ١٤٠، «معجم المؤلفين» ٢٠٠/٧.

(٥) العزاوي، ذكرى أبي الثناء ص ٣٧، ٣٨ باختصار.

(٦) انظر: خليل مردم بك، «أعيان القرن الثالث عشر»، ط ٢، مؤسسة الرسالة بيروت ١٩٧٧م، ص ١٦٥.

(٧) لم أتعذر له على ترجمة، وقد سألت الشيخ عبد الله الخليفي إمام الحرم المكي في شهر ذي القعدة ١٤٠٦هـ.

- لأنّه قام بتصحيح كتاب «الصيّب الهطّال» لكتلاني - عن ترجمته، فلم أحصل منه على جواب.

(٨) مما يجدر ذكره أن هذا الكتاب طبع سنة ١٣٨٥هـ عن طريق المكتب الإسلامي في بيروت ضمن =

ورد الافتاءات والشبهات المثارة ضد هذه الدعوة، وساق الأدلة والبراهين الواضحة التي تؤكد وتقرر أن دعوة الشيخ الإمام هي دعوة لمذهب أهل السنة والجماعة.

كما تأثر بهذه الدعوة، الشيخ محمد بن ناصر الشريفي التهامي اليمني، أحد تلاميذ الإمام محمد بن علي الشوكاني، حتى إنه ألف كتاباً في الرد على دعاوى داود بن جرجيس<sup>(١)</sup> التي رمى بها دعوة الشيخ، وجعل داود تلك الدعاوى الكاذبة في كتاب سماه «صلح الإخوان»<sup>(٢)</sup>، فأجابه التهامي بكتاب سماه «إيقاظ الوسنان على بيان الحال الذي في صلح الإخوان»<sup>(٣)</sup> فنَّدَ فيه دعاوى ابن جرجيس، وأظهر صدق الشيخ الإمام، ودافع عن عقيدة السلف، وسنورد بعض ردوده في ثنايا أبواب هذه الرسالة.

وتتأثر بهذه الدعوة الشيخ عبد الكريم بن فخر الدين<sup>(٤)</sup>، ودافع عنها، ورد على خصومها، فرداً على حلان وأبطل دعاويه بكتاب سماه «الحق المبين في الرد على الوهابية المبتدعة».

وتتأثر الأستاذ صالح بن دخيل الجار الله<sup>(٥)</sup> بهذه الدعوة فسعى إلى نشرها، والرد على خصومها، وقد كتب مقالاً مفصلاً في مجلة المقتطف، بين حقيقة دعوة الشيخ، ورد على مقالة القس زويمر<sup>(٦)</sup> التي كتبها عن الوهابية، ووضح الأستاذ صالح ما في مقالة زويمر من الاضطراب والتضليل، فكان مما كتب رحمة الله: (واضطرب الناس في الوهابية اضطراباً شديداً لعدم تحقيق أحوالهم، فالناس فيهم ما بين قادح ومادح، فمنهم من جعلهم كالروافض والخوارج والبابية. والحق أنهم

= مجموعة كتب، وجعل عنوان هذا الكتاب «جواب الجماعة»، وذكر الناشر أن مؤلفه مجهول. والله أعلم.

(١) هو داود بن سليمان البغدادي النقشبendi، ولد وتوفي في بغداد ١٢٣١ - ١٢٩٩هـ، انتقل إلى نجد، ودرس عند الشيخ أبي بطين، وله كتب ضد الدعوة السلفية.

انظر: ذيل المسك الأذقر ص ٤٥٩، ٤٠٥، الاعلام ٢٣٢ / ٢.

(٢) وعنوان الكتاب كاملاً: «صلح الإخوان من أهل الإيمان وبيان الدين القائم في تبرئة ابن تيمية وابن القيم». وهو كتاب مطبوع سنة ١٣٠٦هـ في مطبعة نخبة الأخبار، بمبي (المهد).

(٣) وبعضهم يسمى هذا الكتاب: «فتح المنان في ترجيح الراجح وتزيف الزائف من صلح الإخوان». وتوجد لهذا الكتاب نسخة خطية بجامعة الملك سعود.

(٤) لم أُعثر له على ترجمة، ويبين أنه كان معاصرأً للشيخ ابن سحمان، كما هو ظاهر في مقدمة كتاب «البيان المجيدي» لابن سحمان.

(٥) لم أُعثر له على ترجمة بهذا الاسم، وإنما ذكره البسام في «علماء نجد» ٢٩٦، ٢٨٢ / ١، ٢٨٢ بالاسم جار الله الدخيل - وهو عم سليمان بن صالح الدخيل الآتي ذكره وكان جار الله الدخيل وكيل إمارة ابن رشيد في بغداد، ويبين أن الاسم الصحيح هو ما ذكرناه بتلليل ما كتب في خاتمة كتاب «التوضيح عن توحيد الخلق»، ط ١٣١٩هـ: (تم طبع الكتاب ... على نفقة الشيخ صالح بن دخيل الجار الله)، ص ٢٢٠.

(٦) انظر ملخص مقالته: مجلة المقتطف، مجلد ٢٧، ص ٢٩٥.

متبعون للسنة لا غالون ولا جافون، حتى أني اجتمعت بكثير من مثل هؤلاء بالشام ومصر والعراق سنة ١٣١٨هـ، وبينت مأخذهم ومعتقدهم ومذاهبهم، فأذعنوا لذلك، وافقوا عليه، وقالوا أنه الحق، وطلبوها كتاباً يطبع من تأليفهم يزيل ما لبس على كثير منهم، فإن بعض السياح يجهل حقيقة حالهم. ولا عبرة ببعض العوام الجهال، فطبعت في أواخر رجب سنة ١٣١٩هـ كتاب «توضيح توحيد الخلاق في جواب أهل العراق وتذكرة أولي الألباب في طريقة الشيخ محمد بن عبد الوهاب». فانتشر في الآفاق وتلقاه أهل الإنصاف بالقبول والتفاق لأنّه كتابٌ وحيدٌ في فنه يحتاج إليه المبتدئ ولا يستغنى عنه المنتهي، وحقيقة أن تشد إليه الرواحل وتقطع دون الوصول إليه المنازل...»<sup>(١)</sup>.

وألف الشيخ سليمان بن صالح الدخيل<sup>(٢)</sup> رسالة بعنوان «حقيقة المذهب الوهابي»<sup>(٣)</sup> يقول د. محسن غياض عجیل عن هذه الرسالة:

(وهي رسالة صغيرة في بيان حقيقة دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، والدفاع عنها، ورد ما لفظه خصومها عنها، وقد أوقف الأستاذ الدخيل كثيراً من وقته وجهده ليشرح للعربيين خاصة وللناس عامة حقيقة تلك الدعوة وما تهدف إليه).<sup>(٤)</sup>

ودافع الشيخ محمود شویل<sup>(٥)</sup> عن دعوة الشيخ الإمام، فرد على أحد خصوم هذه الدعوة، وهو المدعو محمد البكري أبو حراز السوداني حيث ألف هذا الجاهل رسالة سماها «الوهابية المهزومة»، وكان ردّ الشيخ محمود شویل بعنوان «القول السديد في قمع الحراري العنيد»، وقد كشف شویل عن ضلالات الحراري، وأبان الحق بأدلة، وقرر بمختلف البراهين صحة هذه الدعوة، كما ردد على شبّهات الخصم وفندها.

هذه أمثلة معدودة لبعض الأشخاص الذين تأثروا بهذه الدعوة السلفية وكان لهم جهود فعالة في نصرة هذه الدعوة.

(١) المصدر السابق ص ٨٩٣.

(٢) الشيخ سليمان بن صالح الدخيل، ولد في بريدة سنة ١٢٩٠هـ، له مؤلفات كثيرة. كتب في التاريخ، ومارس الصحافة، وأصدر بعض الصحف، توفي في بغداد فقيراً سنة ١٣٦٤هـ.

انظر ما كتبه محسن عجیل في كتابه عن «الصحفي المؤرخ سليمان الدخيل» و«علماء نجد» ٢٨٢/١.

(٣) طبعت في بغداد سنة ١٣٣٢هـ، وهو أول موضوع كتبه الشيخ سليمان الدخيل عن نجد في مجلة لغة العرب. انظر: كتاب عجیل - السابق ذكره، ص ٢١.

(٤) د. محسن العجیل، الصحفي المؤرخ النجدي سليمان بن صالح الدخيل، ط ١، مركز دراسات الخليج، البصرة، ١٩٨٢م، ص ٢١.

(٥) محمود شویل المدنی، ولد وتوفي بالمدينة (١٣٧٢ - ١٣٠٢هـ)، درس في الحرمين وسافر إلى بلدان عديدة، له مؤلفات، انظر «الأعلام» ١٧٤/٧.

ومما يجدر التنبيه عليه هنا أن نشير إلى ما ذكره الدكتور صالح العبود حول ما يقال من تأثر بعض الحركات والدعوات الإصلاحية والشخصيات الإسلامية بدعوة الشيخ الإمام مثل الحركة السنوسية في ليبيا، والحركة المهدوية في السودان ونحوهما، ومثل الأفغاني ومحمد عبده ومحمد إقبال وغيرهم.

يقول الدكتور العبود عن دعوى تأثر تلك الحركات والشخصيات بدعوة الشيخ الإمام:

(كل ذلك يحتاج إلى دقة وتحقيق ودليل يثبت أن هذه الدعوات والحركات تأثرت بعقيدة الشيخ وحركته ودعوته وقيام أنصاره.

والحقيقة أن هذه الدعوات والحركات النابعة من أهلها، وهم بأنفسهم لا يذكرون أنهم من أتباع الشيخ ولا أنهم تتلمذوا عليه أو قرأوا كتبه ومؤلفاته وأرادوا (تطبيقاتها).<sup>(١)</sup>

ويسوق العبود أمثلة في إثبات ما ذكره، فيورد الأدلة على اختلاف الحركة السنوسية<sup>(٢)</sup> والثورة المهدوية<sup>(٣)</sup> عما دعا إليه الشيخ الإمام، وغيرهما من الحركات والثورات.

ومن هذه الأمثلة التي ذكرها العبود موضحاً عدم تأثر بعض الشخصيات الإسلامية بدعوة الشيخ رحمة الله، ما أورده الإمام محمد عبده في رسالة التوحيد التي ألفها، فهو لم يورث توحيد العبادة الذي هو أول واجب على كل مكلف، يقول العبود - عقب ذلك - :

(وقد استدرك عليه تلميذه محمد رشيد رضا فقال: فلت الأستاذ أن يصرح بتوحيد العبادة، وهو أن يعبد الله وحده ولا يعبد غيره بدعاء ولا بغير ذلك مما يتقرب به المشركون إلى ما عبدوه معه من الصالحين والأصنام. وهذا التوحيد هو الذي كان أول ما يدعوا إليه كل رسول قوله: ﴿اعبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾).

وقال شيخنا محمد خليل هراس: (وقد غلط الشيخ عبده في اعتباره توحيد الربوبية والانفراد بالخلق هو الغاية العظمى محمد بن عبد الله بن عثمان الرسل ...

(١) د. صالح العبود، «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، ٩١٨/٢ - ٩٢٠ بالختصار.

(٢) المصدر السابق ٩٢٠/٢، ٩٢١ ويبدو أن الشيخ العبود خلط بين صاحب الحركة السنوسية المشهورة، وبين السنوسي صاحب العقيدة المعروفة بـ(أم البراهين)، فال الأول هو محمد بن علي السنوسي (ت ١٤٢٥ھ) والآخر هو محمد بن يوسف السنوسي (ت ١٤٩٥ھ)، حيث ظن العبود أنهما شخص واحد.

ولعل فضيلة الشيخ عبده في هذا كان متأثراً بالأشعرية الذين جعلوا الانفراد بالخلق هو أخص خصائص الإلهية، واهتموا في كتبهم بإقامة البراهين على هذا النوع من التوحيد دون أن يشيروا إلى توحيد الإلهية ...<sup>(١)</sup>.

ويبدو أن أحد الدوافع التي جعلت أولئك الكتاب يدعون تأثير مثل تلك الحركات والشخصيات بدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب هو لوجود أحد أوجه التشابه بين دعوة الشيخ وبين تلك الدعوات، ثم يحاولوا عندها التوصل إلى إثبات هذا التأثير، فبمجرد أنهم عثروا على صفة جزئية تكون موجودة ومشتركة في كل من دعوة الشيخ وتلك الحركات حتى يحكموا بها التأثير، دون النظر الشاملة لمنهج تلك الدعوات ومدى تأثيره حينئذ بمنهج دعوة الشيخ الإمام رحمة الله.

فمثلاً دعوة الأستاذ محمد عبده هاجمت التصوف، مثلما هاجمه - من قبل دعوة الشيخ رحمة الله، ولكن شتان بين منهج كل منهما في ذلك الهجوم.

يقول د. محمد محمد حسين مشيراً إلى الخلط بين المنهجين:

(حتى خلطوا بهم كل من دعا بهذه الدعوة (أي مهاجمة التصوف) واعتبروه منهم، غافلين عن أن التصوف يمكن أن يهاجم من مطلقين مختلفين من منطلق سلفي يهاجم الابداع، ومن منطلق علماني ينكر العبييات ويخلصها للتفكير الحر، ومن هذا المنطلق خلطوا بين الأفغاني ومحمد عبده وبين محمد بن عبد الوهاب)<sup>(٢)</sup>.

---

(١) المصدر السابق، ٩٢٤/٢، ٩٢٥ باختصار.

(٢) محمد محمد حسين، «دعوة الإمام بين التأييد والمعارضة»، (مع بحوث أسبوع الشيخ)، الرياض ١٤٠٠ هـ، ص ٥ باختصار.

**دراسة استقرائية مجملة  
لمؤلفات المناوئين مع موقف علماء الدعوة  
من هذه المؤلفات المناوئة**

يلاحظ الباحث - من خلال اطلاع سريع على تاريخ الدعوة - أن هذه الدعوة واجهتها معارضة قوية ضاربة، وكانت إما معارضنة سياسية من جهة الأمراء والحكام، وإما معارضنة علمية من جهة العلماء و(المطاوعة)، بل كان هناك ما يشبه التعاوض والتکافـف بين المعارضتين السياسية والعلمية، كما يبدو في المعارضنة الشديدة الطويلة الأمد من دهام بن دواس<sup>(١)</sup> أمير الرياض ضد هذه الدعوة السلفية، ومعه الخصم العنيـد والعدو اللدود لهذه الدعوة، هو سليمان بن سحيم<sup>(٢)</sup> مطوع الرياض.

ويبدو هذا التعاوض أيضاً، في معارضنة سليمان بن عريعر<sup>(٣)</sup> أمير الإحساء لعثمان بن معمر<sup>(٤)</sup> أمير العينـة حين آزر الشـيخ الإمام في بداية دعوته، وتهـديـه بقطع معونـته الاقتصادية، فقد عـزـزـ هذهـ المـعـارـضـةـ، ماـ فـعـلـهـ مـحـمـدـ بـنـ عـفـالـقـ<sup>(٥)</sup> أـحـدـ علمـاءـ الإـحـسـاءـ، حـيـثـ كـتـبـ رسـالـةـ لـابـنـ معـمـرـ، ثـمـ تـلـاـهـ بـرسـالـةـ أـخـرـىـ<sup>(٦)</sup> يـحرـضـهـ ضدـ هـذـهـ الدـعـوـةـ، ويـشـكـكـهـ فـيـهاـ، ويـورـدـ الشـبـهـاتـ وـالـدـاعـوـىـ التـيـ يـحاـوـلـ اـبـنـ عـفـالـقـ بـواـسـطـتـهـ إـقـنـاعـ اـبـنـ معـمـرـ بـالتـخـلـيـ عـنـ هـذـهـ الدـعـوـةـ، وـالـتـخـلـصـ مـنـ صـاحـبـهاـ، وـقـدـ

(١) هو دهام بن عبد الله، عرف بالطغيان والظلم والجبروت، وقد استكـبرـ وتصـدىـ لـعـداـوةـ هـذـهـ الدـعـوـةـ السـلـفـيـةـ سـبـعاـ وـعـشـرـينـ سـنـةـ (١١٦٠ـ -ـ ١١٨٧ـهـ) ثـمـ هـربـ إـلـىـ الإـحـسـاءـ، وـتـوـفـيـ بـهـاـ. انـظـرـ: تـرـجمـتـهـ -ـ كـمـ جـاءـتـ فـيـ تـعـلـيقـ الشـيـخـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ عـبـدـ الـطـلـيفـ آـلـ الشـيـخـ عـلـىـ كـتـابـ (ـالـشـهـابـ)، صـ٣٤ـ.

(٢) هو سليمان بن أحمد بن سحيم العنزي، وهو خصم شديد العداوة للدعـوـةـ السـلـفـيـةـ، وـبـذـلـ وـسـائـلـ عـدـيدـ فـيـ التـشـيـعـ بـهـاـ وـتـحـرـيـضـ الـعـلـمـاءـ فـيـ الرـدـ عـلـيـهـاـ، وـلـدـ سـنـةـ ١١٣٠ـهـ، وـتـوـفـيـ فـيـ الزـبـيرـ سـنـةـ ١١٨١ـهـ.

(٣) هو سليمان بن محمد بن عريعر، وكان رئيس بني خالد، وأمتد سلطانـهـ إـلـىـ كـثـيرـ مـنـ الـبـلـادـ الـمـجاـوـرـةـ لـلـإـحـسـاءـ، وـمـدـ سـلـطـنـتـهـ سـبـعـ عـشـرـ سـنـةـ تـوـفـيـ سـنـةـ ١٢٦٦ـهـ فـيـ الـخـرـجـ مـنـ أـرـضـ نـجـدـ.

انـظـرـ: (ـتـحـقـقـ الـمـسـتـقـدـيـ) صـ١٢٤ـ، (ـالـشـهـابـ) صـ١٦٧ـ.

(٤) هو عثمان بن حـمـدـ بـنـ معـمـرـ، تـولـيـ إـمـارـةـ العـيـنـةـ سـنـةـ ١١٤٢ـهـ، وـقـدـ نـصـرـ دـعـوـةـ الشـيـخـ فـيـ أـوـلـ الـأـمـرـ. ثـمـ تـخـلـيـ عـنـهـ، قـتـلـ سـنـةـ ١١٦٣ـهـ.

انـظـرـ: عـنـوانـ الـمـجـدـ ٢٢/١ـ -ـ ٣٩ـ.

(٥) هو محمد بن عبد الرحمن بن عـفـالـقـ الحـنـبـلـيـ، وـلـدـ وـتـوـفـيـ فـيـ الإـحـسـاءـ (١١٠٠ـ -ـ ١١٦٤ـهـ) لـهـ مـؤـلـفـاتـ فـيـ الـفـقـهـ وـالـفـلـقـ، كـمـ أـنـ لـهـ مـؤـلـفـاتـ ضـدـ الدـعـوـةـ السـلـفـيـةـ -ـ سـيـأـتـيـ بـيـانـهـ -ـ لـمـ يـذـكـرـهـ اـبـنـ حـمـدـ فـيـ السـحـبـ، وـلـاـ بـسـامـ، وـلـاـ صـاحـبـ (ـتـحـقـقـ الـمـسـتـقـدـيـ).

انـظـرـ: (ـالـسـحـبـ الـوـابـلـةـ) صـ٧١٩ـ وـهـوـ مـقـالـ فـيـ مـجـلـةـ الـعـرـبـ بـتـحـقـيقـ حـمـدـ الـجـاسـرـ، سـ١٢ـ، جـ٩ـ، ١٠ـ، صـ٦٤ـ -ـ ٨٣٦ـ، (ـتـحـقـقـ الـمـسـتـقـدـيـ) صـ٣٩٦ـ، (ـعـلـمـاءـ نـجـدـ) ٨١٨/٣ـ.

(٦) وـهـماـ رـسـلـتـانـ خـطـيـبـانـ حـصـلـتـ عـلـىـ صـورـةـ مـنـهـماـ عـنـ طـرـيقـ مـكـتبـةـ الـدـوـلـةـ فـيـ بـرـلـيـنـ بـالـمـانـيـاـ.

نجحت مساعيهم في ذلك، وتخلّى ابن معمر عن الشيخ الإمام، فغادر العيينة متوجهاً إلى الدرعية - كما هو معلوم -.

لقد تعددت أوجه هذه المعارضة، وتنوعت سبل المناهضة والعداء، واستندت الخصوم الكثير من الوسائل والطرق من أجل محاربة هذه الدعوة والقضاء عليها. وما كتابة المؤلفات والرسائل ضد هذه الدعوة السلفية ومجددها إلا أسلوب من أساليب إعاقة هذه الدعوة والطعن فيها.

وحيث نحاول الكشف عن أبعاد هذه المعارضة ومدى حجمها، فإننا نبين - بإيجاز - حال المعارضة في بلاد نجد أثناء ظهور دعوة الشيخ الإمام<sup>(١)</sup>، وما نتج عن تلك المعارضة المحلية من انتشار واتساع في مكائدتها ومطاعنها إلى مختلف البلاد والأمسكار.

يصور ابن غنم<sup>(٢)</sup> المؤرخ الأول لهذه الدعوة - شدة المعارضة وصلابتها، فلما أورد ما فعله الشيخ ومعه ابن معمر في العيينة من هدم القباب وقطع الأشجار التي يتبرك بها، ذكر موقف المعارضين فقال رحمة الله:

(فأخذوا في رده والإنكار عليه وأتوا بأعظم الأسباب، وزجوا الخلق في لجة الضلال والارتياح، وضجوا على كلمة الحق بالتكذيب والإكذاب).

وأشر الناس والعلماء إنكاراً عليه، وأعظم تشنيعاً وسعياً بالشر إليه سليمان بن سحيم وأبوه محمد، فقد اهتم في ذلك وأنجد وجده في التحرير عليه والتحريض، وأرسل بذلك إلى الإحساء والحرمين والبصرة، فلم ينزل من مراده سوى الخزي والعارة والحسرة، ولقد كاد وشنع عادى وحشر علماء السوء ونادى وكذب عليه وبهت وزور، فقاموا معه فوراً بالإنكار، وأفتووا للحكام والسلطانين بأن القائم بدعة التوحيد خارجي.

وصنفو المصنفات في تبديعه وتصليله وتغييره للشرع النبوي وتبديله وتجهيله

(١) كتب الأستاذ محمد النويصر رسالة ماجستير بعنوان المعارضة المحلية في نجد لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، منذ ظهورها حتى سقوط الدرعية ١٢٣٤هـ (غير منشورة)، كلية العلوم الاجتماعية، جامعة الإمام محمد بن سعود.

(٢) هو حسين بن أبي بكر ابن غنم، ولد في المبرز بالإحساء، وانتقل إلى الدرعية ودرس بها، وله مؤلفان: «العقد الثمين»، و«تاريخ نجد»، وله قصائد شعرية في الدفاع عن الدعوة السلفية، توفي سنة ١٢٢٥هـ في الدرعية.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٨٥.

وسيطرت فيها الجزم بکفره وبطلان حجته ودلیله<sup>(١)</sup>.

وينکر الدكتور عبد الله العثيمین عدداً - تقریبیاً - لأولئک الخصوم في نجد آنذاك، وتنوع مواقفهم فيقول:

(واضح من رسائل الشیخ (الشخصیة) أن دعوته لقیت معارضۃ شديدة من قبل بعض علماء نجد، فالمتبّع لها يلاحظ أن أكثر من عشرين عالماً أو طالب علم وقفوا ضدها في وقت من الأوقات، ويأتي في مقدمة هؤلاء المعارضین عبد الله الموسی<sup>(٢)</sup> من حرمة، وسلیمان بن سحیم من الرياض، ويستفاد من هذه الرسائل أن معارضی الشیخ من النجدیین كانوا مختلفی المواقف، فمنهم من عارضه واستمر في معارضته مثل الموسی، ومنهم من كان یعترض في بداية الأمر بأن ما جاء به الشیخ أو بعضه حق، لكنه غير موقفه مع مرور الزمان مثل ابن سحیم، ومنهم - أيضاً - من كان متارجاً في تأییده ومعارضته مثل عبد الله بن عیسی<sup>(٣)</sup><sup>(٤)</sup>.

ويتحدث العثيمین عن أبرز أوجه کيد المعارضة النجدیة، فيقول:

(تبین الرسائل «الشخصیة للشیخ الإمام» أن نشاط المعارضة النجدیة كان مختلفاً الجوانب، وفي مقدمة أوجه ذلك النشاط الكتابة ضدها والمتأمل في هذه الرسائل يرى كثرة تلك الكتابة، وإن كان من المتوقع أن أغلبها لم يكن طويلاً المحتوى.

الوجه الثاني من أوجه نشاط المعارضة النجدیة: مجادلة ابن إسماعیل جماعة الشیخ في ثرمداء، ومجادلة سلیمان بن سحیم لابن صالح في مجلس الشیوخ في الرياض.

الوجه الثالث: الاتصال بالعلماء وذوي النفوذ خارج نجد وتحريضهم ضد الشیخ ودعوته، مثل إرسال بن سحیم كتاباً إلى العلماء خارج نجد وشكواه له عند أهل

(١) روضة الأنکار والأفہام لمرتاد حال الإمام وتعداد وغزوات ذوي الإسلام، ط١، المکتبة الأهلية بالرياض، ص ٣١ باختصار.

(٢) هو عبد الله بن عیسی الشہیر بالموسی، ولد في حرمة بنجد، وطلب العلم في الشام، وكان خصماً شديداً للدعوة السلفیة، توفي بحرمة سنة ١١٧٥ھ.

انظر: «السحب الوابیة»، ص ٦٩٢، «علماء نجد»، ٦٠٤/٢.

(٣) لم أعن له على ترجمة، وإنما الذي یعرف من الرسائل الشخصیة للشیخ الإمام، أن عبد الله بن عیسی هو قاضي الدرعیة ومطوعها، وأنه كان عالماً كبيراً، بدليل قول الشیخ (أن عبد الله بن عیسی ما یعرف في علماء نجد ولا غيره أجل منه) ١٨٧/٥، وكان الشیخ الإمام قد بعث إليه عدة رسائل.

انظر: مجموعة الشیخ ٥/٢٤٠، ٢٧٦، ٢٨٠، ٣٠٤، ٣١٤.

(٤) الرسائل الشخصیة للشیخ محمد بن عبد الوهاب (ضمن بحوث أسبوع الشیخ)، مركز البحوث بجامعة الإمام، ١٤٠٣ھ ١٠٨/١، ١٠٩.

الحرمين، وقد ركب المويس وخواص أصحابه إلى أهل الكواز وقبة رجب يخبرونهم بإنكار الشيخ لما هم عليه، ويستثرونه ضده، كما ركب المويس مع ابن ربيعة وابن إسماعيل<sup>(١)</sup> إلى أهل قبة أبي طالب وأغروهم بعدم اتباع الشيخ.

و واضح أن الاتحاد إلى الاستجاد بالخارج يعكس إدراك المعارضين النجذيبين لضعفهم أمام دعوة الشيخ وفشلهم في إيقافها.

الوجه الرابع من وجوه نشاط المعارضين المحليين: ترويج الكتب التي ألفها علماء غير نجذيبين ضد الدعوة بين الناس، كما روج المويس وابن عبيد كتاب القباني البصري<sup>(٢)</sup>، وكما روج المويس وابن إسماعيل كتاب ابن عفالق<sup>(٣)</sup>.

وحتى تكون الصورة أكثر وضوحاً وبيناناً لبعض مكانة الخصوم وتكلبهم ضد هذه الدعوة السلفية بمختلف السبل، فإننا نورد بعض النقول المختارة من الرسائل الشخصية للشيخ الإمام، والتي تكشف عن ضخامة الكيد والعداء من قبل بعض علماء نجد ومطاوعيهم ضد هذه الدعوة الصادقة، كما تكشف عن حجم المعاناة ومقدار المشقات التي تجشمها الشيخ في سبيل دعوته.

ففي رسالته لأهل القصيم يشير الشيخ إلى كيد سليمان بن سحيم فيقول:

(وبلغني أن رسالة ابن سحيم قد وصلت إليكم، وأنه قيل لها وصدقها بعض المنتهيين للعلم في جهتكم، والله يعلم أن الرجل افترى على أموراً لم أقلها، ولم يأت أكثرها على بالي<sup>(٤)</sup>.).

ويورد الشيخ في رسالته لابن عباد<sup>(٥)</sup> مطوع ثرمداء بعضاً من مناهضة الخصوم - في نجد - ضد الدعوة السلفية فيقول:

(١) ابن إسماعيل وابن ربيعة وابن عبيد - كما هو الظاهر من هذا النص من خصوم الشيخ، ومن وقفوا ضد هذه الدعوة.

انظر توضيح ذلك: مجموعة الشيخ ٢٠٥، ٢٦، ٢٧، ١٦٧، ٢٠٥، ٣٠٠.

(٢) ، (٣) سيأتي الحديث عن هذين الكتابين.

(٤) الرسائل الشخصية للشيخ محمد بن عبد الوهاب (ضمن بحوث أسبوع الشيخ) ١١١/١ - ١١٣.

(٥) مؤلفات الشيخ ١١٥.

(٦) هو محمد بن عبد الدوسري، ولد في الببر إحدى قرى المحمل، ثم انتقل إلى حرطة سدير، وقرأ على علمائها، وصار قاضياً في ثرمداء، وتوفي بها سنة ١١٧٥هـ.

انظر: «علماء نجد» ٣/٨١٢.

(وكذلك أَحْمَدُ بْنُ يَحْيَى<sup>(١)</sup> راعي رغبة عداوته لتوحيد الألوهية والاستهزاء بأهل العارض لما عرفوه، وإن كان يقر به أحياناً عداوة ظاهرة ... وكذلك ابن إسماعيل أنه نقض ما أبرمت في التوحيد، وتعرف أن عنده الكتاب الذي صنفه رجل من أهل البصرة<sup>(٢)</sup> كله من أوله إلى آخره في إنكار توحيد الألوهية، وأناكم به ولد محمد بن سليمان<sup>(٣)</sup> راعي وثيقته، وقرأه عندكم وجادل به جماعتكم، وهذا الكتاب مشهور عند المويسي وأتباعه مثل ابن سحيم وابن عبيد يحتجون به علينا ويدعون الناس إليه ..

وكذلك ما أتاهم كتاب ابن عفالق الذي أرسله المويسي لابن إسماعيل، وقدم به عليكم العام<sup>(٤)</sup>، وقرأه على جماعتكم يزعم فيه أن التوحيد دين ابن تيمية ..<sup>(٥)</sup>.

وفي رسالة لابن عبيد أحد مطاؤعة ثرمداء، يقول الشيخ بعبارة مؤثرة:

(فلما أظهرت تصديق الرسول فيما جاء به سبوني غالية المسبة وزعموا أنني أُكفر أهل الإسلام وأستحل أموالهم)<sup>(٦)</sup>.

ويصف الشيخ عداوة الخصوم وفتنتهم في رسالته للسويدى، فيقول رحمه الله:

(ولبسوا على العوام أن هذا خلاف ما عليه أكثر الناس وكبرت الفتنة وأجلبوا علينا بخيل الشيطان ورجله)<sup>(٧)</sup>.

ويهاجم الشيخ الإمام بعض خصومه الأداء كابن سحيم، ويصفه بما يناسب حاله وواقعه فقال رحمه الله:

(لكن البهيم «سليمان بن سحيم» لا يفهم معنى العبادة)<sup>(٨)</sup>.

ثم يقول: (فيا سبحان الله ما من عقولهم تفهم أن هذا الرجل من البقر، التي لا تميز بين التين والعنب)<sup>(٩)</sup>.

ويذكر الشيخ في رسالته لعبد الرحمن بن ربعة<sup>(١٠)</sup> مطوع ثائق بعضاً من أفاعيل المعارضين، في صد الناس عن هذه الدعوة، فقال الشيخ رحمه الله:

(١) ، (٣) هما من خصوم دعوة الشيخ - كما هو الظاهر من هذا النص وغيره - ولم أُعثر لهما على ترجمة.

(٢) يعني به: أَحْمَدُ بْنُ عَلِيٍّ الْبَصْرِيُّ الشَّهِيرُ بِالْقَبَانِيُّ.

(٤) يعني: العام الماضي.

(٥) مؤلفات الشيخ ٢٠/٥ باختصار يسير.

(٦) مجموعة مؤلفات الشيخ ٢٦/٥.

(٧) المرجع السابق ٣٦/٥ .٣٧.

(٨) ، (٩) المرجع السابق ٩٠/٥ ، ٩١.

(١٠) لم أُعثر له على ترجمة.

(فهذه خطوط المويس، وابن إسماعيل، وأحمد بن يحيى عندنا في إنكار هذا الدين والبراء منه، وهم الآن مجتهدون في صد الناس عنه، فإن استقمت على التوحيد وتبينت فيه، ودعوت الناس إليه، وجاهرت بادعوة هؤلاء خصوصاً ابن يحيى؛ لأنَّه من أنسجهم وأعظمهم كفراً، وصبرت على الأذى في ذلك فأنت أخونا وحبيبنا)<sup>(١)</sup>. ويورد الشيخ في رسالته لأحمد بن إبراهيم<sup>(٢)</sup> مطوع مرات نصاً مهماً يتضمن بعض مطاعن الخصوم من نجد وغيره، وشيئاً من شبهاتهم، وما كانوا عليه من حرص على عداوة الدعوة السلفية، يقول رحمة الله:

(وقد صرحا - أي علماء الحرمين - أنَّ من أقر بالتوحيد كفر، وحل ماله ودمه، وقتل في الحل والحرم. وينكرون دلائل على دعاء الأولياء في قبورهم، منها قوله تعالى: ﴿لَهُمْ مَا يَشاؤنَ عِنْدَ رَبِّهِمْ﴾، فإنَّ كانت ليست عنده، ولا صبرت إلى أن تجيء، فأرسل إلى ولد محمد بن سليمان في وشيق وليسيف العتيقي<sup>(٣)</sup> يرسلونها إليك.

وجاءنا بعض المجلد الذي صنفه القباني، واستكتبوه أهل الحسا، وأهل نجد، وفيه نقل الإجماع على تحسين قبة الكواز وأمثالها، وعبادتها، وعبادة سية طالب، ويقول في تصنيفه إلا ابن تيمية وابن القيم وعشرة أنا عاشرهم فالجميع اثنا عشر، فإذا كان يوم القيمة اعززوا وحدهم عن جميع الأمة ...، وأيضاً مكاتب أهل الحسا موجودة، فأما ابن عبد اللطيف<sup>(٤)</sup> وابن عفالق وابن مطلق<sup>(٥)</sup> فخشوا بالزبيل أعني سبابة التوحيد واستحلال دم من صدق به أو أنكر الشرك)<sup>(٦)، (٧)</sup>.

ومع شدة هذه الخصومة وضرارتها، وشناعة هذا العناد، واستمراره إلا أنَّ الشيخ

(١) المرجع السابق ١٦٧/٥.

(٢) لم أتظر له على ترجمة.

(٣) هو سيف بن أحمد العتيقي، ولد في حرمة بسدير، وانتقل إلى الإحساء وتوفي بها سنة ١١٨٩هـ، وقد جمع الردود التي رد بها على الشيخ الإمام، فبلغت سفراً ضخماً وهي التي يقصدها الشيخ الإمام هاهنا.

انظر: «السحب الوابلة»، ص ٦٧١، «علماء نجد» ٣٢٧/١.

(٤) هو عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف الشافعي الإحساني، وهو أحد شيوخ الشيخ الإمام في الإحساء، وقد راسلته الشيخ ودعاه إلى الحق، ولكنه أعرض وألف رسالة ضد الشيخ. انظر « الدرر السننية»، ٢١٦/٩.

(٥) لم أتظر له على ترجمة.

(٦) مجموعة مؤلفات الشيخ ٥/٥، ٢٠٥، ٢٠٦ باختصار.

(٧) اعنى الشيخ الإمام بمراسلة مطابعة بلدان نجد، كما هو بين جلي في تلك النصوص التي نقلناها، وغيرها، وكان يورد في رسائله كثيراً من الحجج المقنعة في إثبات صدق دعوته، وقد أشار الشيخ في إحدى رسائله إلى مدى أثر المطابعة في بعض بلدان نجد فقال:

إذا كان أهل الوشم وأهل سدير وغيرهم يقطعون أن كل مطوع في قرية لو ينقاد شيخها ما منهم أحد يتوقف) مجموعة الرسائل ٥/٢٠٧.

رحمه الله قد كان حريصاً على هداية أولئك الخصوم، فيبذل الأسباب والوسائل لتحقيق ما يؤدي إلى استقامتهم والتزامهم بمتابعة الحق المؤيد بالدليل، ويظهر اللين والتلطف معهم، كما هو واضح في رسالته لشيخه عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف أحد علماء الإحساء، حيث يخاطبه فيقول:

(فإني أحبك وقد دعوت لك في صلاتي، وأنمنى من قبل هذه المكاتيب أن يهديك الله لدینه القيم، وما أحسنك لو تكون في آخر هذا الزمان فاروفاً لدین الله<sup>(١)</sup>).

وهذا الشيخ المخاطب قد ألف رسالة في الرد على الشيخ الإمام، سماها «سيف الجهاد لمدعى الاجتهاد»<sup>(٢)</sup>.

ويخاطب الشيخ عبد الوهاب بن عبد الله بن عيسى فيقول:

(فإن كان إني أدعوك في سجودي، وأنت وأبوك أجل الناس إلى وأحبهم عندي<sup>(٣)</sup>).

ومع ذلك فقد عانى الشيخ الإمام من الشيخ عبد الوهاب وأبيه معاناة شديدة، وأصابه منها هم وغم كما هو مذكور في بعض رسائله<sup>(٤)</sup>.

ويصف الشيخ الإمام محمد بن فیروز<sup>(٥)</sup> - أثناء رسالته لأحمد بن إبراهيم مطوع مرات - فيقول رحمه الله:

(ولكن تعرف ابن فیروز أنه أقربهم إلى الإسلام، وهو رجل من الحنابلة وينتحل كلام الشيخ «ابن تيمية» وابن القيم خاصة...<sup>(٦)</sup>).

ولكن هذا الخصم - محمد بن فیروز - قد بلغت محاربته ومناهضته لهذه الدعوة حدّا لا يوصف، لذا مدحه أحد خصوم هذه الدعوة وهو الحداد<sup>(٧)</sup> حيث قال مادحاً لابن فیروز:

(١) الدرر السننية / ٣٢/١.

(٢) انظر «مصباح الأنام» للحادد ص ٣.

(٣) مجموعة مؤلفات الشيخ ٢٨٠/٥.

(٤) انظر مجموعة مؤلفات الشيخ ٢٨٠/٥.

(٥) هو محمد بن عبد الله بن فیروز، من أهل نجد أصلاً، ولد في الإحساء سنة ١١٤٢هـ، مهر في عدة قرون، وله كثير من الشيوخ والتلاميذ، توفي في البصرة سنة ١٢١٦هـ.

انظر: «السحب الوابلة» ص ٧٢١، «علماء نجد» ٨٨٢/٣.

(٦) مجموعة مؤلفات الشيخ ٢٠٦/٥.

(٧) هو علوى بن أحمد بن الحسن الحداد، من أهل حضرموت، له عدة مؤلفات، توفي سنة ١٢٣٢هـ.

انظر: «الأعلام» ٤/٢٤٩.

(ولله در الشيخ محمد بن عبد الله بن فیروز الحنبلی لما قام مجتهداً بفتح مرضاه  
الله في إطفاء بدعة هذا الخبیث، کلما رأى وجهاً لبعض أهل المذاهب الأربعة، تبع  
ذلك الوجه إذا كان مخالفًا لما يعلمه أو يقوله ابن عبد الوهاب البدعی)<sup>(۱)</sup>.

وبلغ من كيد ابن فیروز أنه - كما قال ابن حمید<sup>(۲)</sup> في «السحب الوابلة»<sup>(۳)</sup>  
(کاتب السلطان عبد الحمید خان يستنجدہ على قتال البغاة الخارجین بنجد)<sup>(۴)</sup>.

ويصل باین فیروز الإسفاف وشناعة السباب وبذلة اللسان لدرجة أنه كتب  
تقريباً لرسالة تلميذه عبد الله بن داود<sup>(۵)</sup> - أحد أفراد ابن فیروز وواحد من خصوم  
الدعوة السلفية -، وتضمن تقریبته ما نکرہ مسعود الندوی<sup>(۶)</sup> - رحمة الله - حيث قال:  
(وفي بداية هذا التقریب، يصر القاريء العبارۃ التالية، ولعله يذوب حیاء لمجرد  
رؤيتها، ولكن نقل الكفر ليس بکفر فاضغط على قلبك واقرأ: «.. بل لعل الشیخ  
یعني عبد الوهاب - غفل عن مواقعة أمره - يعني محمد بن عبد الوهاب - فسبقه  
الشیطان إليها فكان أبداً لهاذا المارد... إلخ»، إنا لله وإنا إليه راجعون - وهل يستطيع  
کبار المقدعين أن ينحطوا إلى هذا المستوى من الإقذاع)<sup>(۷)</sup>.

من خلال ما سبق يتضح - إجمالاً - شدة كيد الخصوم وقوه المعارضة في بلاد  
نجد وتنوع أساليبها، وتعدد وسائلها، وذلك أثناء ظهور دعوة الشیخ الإمام

(۱) «مصباح الأنام وجلاء الظلام في رد شبه البدعی التنجي التي أضل بها العوام»، المطبعة العامرة، مصر،  
١٤٣٢ھ، ص ٦٠.

(۲) هو محمد بن عبد الله بن حمید، ولد في عینیة سنة ١٢٣٢ھ، وكان إمام المقام الحنبلی في مكة، وقد  
برع في عدة علوم، إلا أنه كان خصماً ضد هذه الدعوة السلفية، توفي في مكة سنة ١٢٩٥ھ.  
انظر ترجمته: في مجلة العرب ج ٩، ١٠، س ١٢، ص ٦٤٢، «علماء نجد»، ٨٦٢/٣.

(۳) هو كتاب «السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة»، ولا يزال في حكم المخطوط، وقد نکر مؤلفه ترجم  
الحنابلة من حيث وقف ابن رجب في «ذيل طبقات الحنابلة» سنة ٧٥١ھ، وقد أعرض عن تراجم أئمۃ  
الدعوة - غالباً - بل طعن فيهم .. - كما سیأتي موضحاً -.  
انظر: مجلة العرب - الجزء السابق نکره - ص ٦٤٨.

(۴) مجلة العرب ج ٩، ١٠، س ١٢، ص ٧٢٣.  
(۵) هو عبد الله بن داود الزبیری، ولد في الزبیر، ورحل إلى الإحساء وتعلم بها، له مؤلفات، منها كتاب  
ضد هذه الدعوة السلفية بعنوان: «الصواب والرعود»، توفي سنة ١٢٢٥ھ.  
انظر: «السحب الوابلة»، ص ٦٨٧، «علماء نجد»، ٥٣٩/٢.

(۶) مسعود الندوی (١٣٢٨ھ - ١٣٧٣ھ)، باحث إسلامی، وداعیة كبير إلى الإسلام ولغة العربية، له  
عدة كتب.  
انظر: «الأعلام»، ٢٢١/٧.

(۷) «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه»، ترجمة عبد العليم البستوی، من مطبوعات جامعة  
الإمام، ١٤٠٤ھ، ص ١٧٠، ١٧١.

وهذا البيان الموجز لموقف الخصوم من العلماء والمطاؤعة في نجد أثناء ظهور دعوة الشيخ، هو بمثابة المثال الذي يعطي صورة تقريرية لسعة المعارضة عموماً وقوتها نفوذها في مختلف البلاد.

وناسب - عقب ذلك - أن نذكر بعض ما سطره وكتبه الخصوم من الرسائل والمؤلفات ضد هذه الدعوة، مع مراعاة الترتيب الزمانى - حسب وفيات أولئك العلماء -، وكذلك مع مراعاة الترتيب المكانى - حسب القرب من موطن هذه الدعوة -، وكل ذلك قدر المستطاع، وقد نشير لبعض أسماء الخصوم من عادى هذه الدعوة، ولكن لم يصل إلينا شيئاً مما كتبوه، نظراً لما لهم من أثر في غيرهم بتأليف ما يعارض الدعوة، أو لاتصال جهودهم وارتباطها بمن ألف وصنف ضد هذه الدعوة.

فمن عارض دعوة الشيخ الإمام وناصبها العداء في بلاد نجد أثناء ظهور الدعوة، عبد الله بن أحمد بن سحيم<sup>(١)</sup> (ت ١١٧٥هـ)، وهو من بيت آل سحيم الذي يضم أكثر من خصم حارب الدعوة السلفية، ولكن المذكور - كما يقول البسام - (أخف عشيرته معاداة ومجابهة للدعوة السلفية)<sup>(٢)</sup>.

ومن أشد خصوم هذه الدعوة وأكثرهم عناداً ومناهضة، عبد الله بن عيسى المويسي (ت ١١٧٥هـ)، ومعاداته وخصومته ظاهرة جلية - من خلال رسائل الشيخ والتي أشرنا إلى بعض منها.

يقول ابن حميد في «السحب الوابلة» (وكان من أنكر على ابن عبد الوهاب وعلى أتباعه في ابتداء دعوتهم)<sup>(٣)</sup>.

وقد جاهر عبد العزيز بن عبد الرحمن بن عدون<sup>(٤)</sup> (ت ١١٧٩هـ) بالعداوة للشيخ، (ألف رسالة في نحو ثمانية كراسات من القطع الصغير رد بها على الشيخ

(١) هو عبد الله بن أحمد بن محمد بن سحيم، ولد في المجمعة، وقرأ على علماء سدير، وصار قاضياً على بلدان سدير، وقد كتب له الشيخ الإمام رسالتين مجيباً فيما على شبهات المويسي وسلیمان بن سحيم.

انظر: «علماء نجد» ٢/٥١٢، «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٥٢/٥، ٦٢٠.

(٢) «علماء نجد» ٢/٥١٢.

(٣) ص ٦٩٢.

(٤) ولد ابن عدون في قرية أثبيبة بالوشم، قرأ في عدة علوم، وله نظم، وبعض الرسائل، توفي بعد رجوعه من المدينة عند واد يقال له العظيم.

انظر: «السحب الوابلة» ص ٦٨١، «علماء نجد» ٢/٤٧٣.

محمد بن عبد الوهاب<sup>(١)</sup>.

ويبدو أن هذه الرسالة في الوقف<sup>(٢)</sup>، وكان مرید بن أحمد الوھبی التمیمی<sup>(٣)</sup> من أهل حريماء من أعداء الدعوة، وبلغ من عداوته وتضليله أن ذهب إلى صناعه في اليمن، فشوھ دعوة الشیخ محمد بن عبد الوهاب مما جعل الصناعي - على رأی البسام - ينقض مدحه بقصيدة أخرى على وزنها<sup>(٤)</sup>.

ومن أشد هؤلاء الخصوم عداوة وكيداً، وأعظمهم إفكاً وتضليلًا، سليمان بن سحیم (ت ١١٨١ھـ)، فإن عداوته ظاهرة وواضحة كما في الرسائل الشخصية للشیخ الإمام أثناء الرد على مفترياته<sup>(٥)</sup>.

---

(١) البسام، «علماء نجد» ٧٤/٢، وقد طلبت هذه الرسالة من يملکها فوعنی بها، ومازالت أکبر الطلب، وهو يکرر الوعد، ولكن دون جدوی.

(٢) لأن حمد الجاسر فيما يبيو فهم أن رسالة الوقف غير الرسالة التي رد بها ابن عدون على الشیخ الإمام...، مع أن ظاهر عبارۃ ابن حمید في «السحب الوابلة» يدل على أنها رسالة واحدة، يقول ابن حمید (منها رسالة في الوقف رد على مبدع العارض) ولم يذكر ابن حمید غير هذا الرد، كما يبيو أن البسام نکر الرسالة على أنها رد، ولم يبین أنها في الوقف، والله أعلم. انظر: «السحب الوابلة» ص ٦٨٢.

(٣) نشا مرید بن أحمد في حريماء، ثم طلب العلم في دمشق، وصار قاضي حريماء، قتل سنة ١١٧١ھـ في بلدة رغبة.

انظر: «علماء نجد» ٩٤٧/٣.

(٤) يذكر البسام - في «علماء نجد» ٩٤٨/٣، أن الصناعي رجع عن مدحه، بخلاف بعض من المحققین، ويؤكد خصوم الشیخ أن الصناعي قد رجع عن مدحه، ونقض قصيّته الأولى، بقصيدة أخرى شرحها حفیده يوسف بن إبراهيم الأمير، بعنوان «محو الحوية في شرح أبيات التوبۃ» - انظر: «لفحات الوجد» ق ١٧، و«كشف النقاب» ص ٧٥ - ولقد آتى الشیخ سليمان بن سحیمان رحمة الله كتاباً سماه «تبرئة الشیخین الإمامین من تزویر أهل الكذب والمین»، دافع فيه عن الإمامین ابن عبد الوهاب والصناعي، وأکد ابن سحیمان بعدة أدلة أن القصيدة التي نقض بها المدح - أولاً - إنما هي موضوعة ومكتوبة على الصناعي، لأنها تختلف ما كان عليه الصناعي من اتباع السنة ونحو البدع وأهلها، كما هو ظاهر في كتبه، وقد رد ابن سحیمان على القصيدة وعلى شرحها، نثراً ونظمًا، وقد تضمن شرحه الأبيات كلما يخالف مخالفة صریحة لما فقره الصناعي في كتبه مثل «تطهیر الاعتقاد». فمن ذلك أن تلك القصيدة وشرحها قد تضمننا. الزعم بأن دعاء الموتی والاستغاثة بهم کفر علی، والإمام الصناعي قد عرف عنه أن الاستغاثة بالموتی ودعائهم من الكفر الاعتقادي المخرج عن دین الإسلام. انظر: «تبرئة الشیخین»، ط ١، مطبعة المنار مصر، ١٤٣٤ھـ، ص ١٨٢ - ١٩٥.

ومما يؤكد ما ذكره ابن سحیمان، أن القصيدة المزعومة قد شرحها يوسف بن إبراهيم الأمير، وهو حفید الصناعي، وقد عرف عن هذا الحفید المناهضة والبغض للدعوة السلفية، فلا يبعد أن يكون هو صاحب القصيدة، خاصة وأن هذا الحفید يقرظ الشعر. انظر: «لفحات الوجد» ق ١٨، ق ٢٩، وانظر: المقال في التعریف بـ«لفحات الوجد» بمجلة العرب من ١٧، ج ٩، ١٠، ص ٧٤٤.

(٥) انظر عبد الله العثيمین، بحوث وتعليقات في تاريخ المملكة السعودية، ط ١، الرياض، ١٤٠٤ھـ (موقف سليمان بن سحیم من دعوة الشیخ محمد بن عبد الوهاب ص ٩١ - ١١٣).

ولقد كانت رسالته المملوكة بالأكاذيب والشبهات ضد الدعوة السلفية، من أشد الوسائل تشويهاً للدعوة، وأشنعها تحريفاً وتزويراً لمباديء هذه الدعوة ولأتباعها، حيث أن هذا الخصم قد بعث بتلك الرسالة إلى سائر علماء الأقطار والأمصار يستحثهم ويحرضهم ضد مجدد هذه الدعوة، ولقد كان لها آثارها وأصداءها السيئة ضد الدعوة ومجددها.

وكتب صالح بن عبد الله الصانع<sup>(١)</sup> (ت ١١٨٣هـ) قصيدة يرد بها على الأمير الصناعي لما مدح الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأثنى خيراً على دعوته.

#### ومطلع رد الصانع:

سلام من الرحمن أحلى من الشهد  
إلى عشر الإخوان أهل محبني  
وبعد فقد جاءت إلينا رسالة  
وأطيب عرفاً من شذا المسك والورد  
وأهل ودادي نعم ذلك من ود  
بها قول زور خارج من لدن زيدي<sup>(٢)</sup>

ومن المناوئين لهذه الدعوة سيف بن أحمد العتيقي (ت ١١٩٦هـ) ويتجلى عدائه بأنه جمع الردود التي رد بها على الشيخ محمد بن عبد الوهاب فكانت سفراً ضخماً، ولكن - كما قال البسام - (إن هذا المجموع لا يعرف له وجود إلا بالذكر، وعند التصارع فإن البقاء للصالح من الأعمال والأقوال)<sup>(٣)</sup>.

وسعى سليمان بن عبد الوهاب<sup>(٤)</sup> (ت ١٢٠٨هـ) - شقيق الشيخ الإمام - في معاداة الدعوة وتعددت أساليب خصومته ومناؤته ... فقد ألف رسالة سماها «فصل الخطاب في الرد على محمد بن عبد الوهاب»<sup>(٥)</sup> كان من آثارها نكوص أهل

(١) ولد الصانع في عنيزه، ونشأ بها وصار قاضياً لها، له عدة تلاميذ ومؤلفات، توفي في عنيزه.

انظر: «السحب الابلة» ص ٦٧٣، «علماء نجد»، ٣٦٤/٢.

(٢) «علماء نجد»، ٣٦٤/٢، ثم قال البسام بعد إيراد الأبيات الثلاثة السابقة: (وتقع في نحو اثني عشر بيتاً ترکت بقيتها عمداً).

(٣) البسام، «علماء نجد»، ١/٣٢٧.

(٤) ولد الشيخ سليمان في العيينة، وتولى قضاء حريماء، وأقام في سدير، وتوفي بالدرعية.  
انظر: «علماء نجد»، ١/٣٠٢.

(٥) ولعل هذا العنوان هو الاسم الصحيح لرد الشيخ سليمان على أخيه الشيخ الإمام، ويدل على ذلك ما ذكره ابن حميد في «السحب الابلة»، ص ٦٩٩، والبسام في «علماء نجد»، ١/٣٠٤، وإليه يميل العثمين في كتابه «الشيخ ابن عبد الوهاب»، ص ٦١، ١٠١، ٦١، وكذا الشبل في تحقيقه لكتاب «الأخبار النجدية»، للفاخرى ص ١٢٦.  
ولقد لاحظت أن هذا الكتاب له أسماء أخرى منها:

١ - الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية، وقدطبع الكتاب بهذا الاسم في الهند ١٣٠٦هـ، ثم مصر، وتركيا.

حريملاع عن اتباع الدعوة، ولم يقف الأمر عند هذا الحد، بل تجاوزت آثار الكتاب إلى العيينة، فارتبا وشك بعض من يدعى العلم - في العيينة - من صدق هذه الدعوة وصحتها<sup>(١)</sup>.

يقول العثيمين عن ذلك:

(لم يقتصر نشاط سليمان على بلدته - حريملاع - وإنما بذل جهداً لإقناع أهل العيينة بالخروج على الدعوة ودولتها، وكانت وسليته في ذلك أن أرسل إليهم كتاباً ضمنه آراء تناقض آراء أخيه محمد في مسائل العقيدة ...)<sup>(٢)</sup>.

ويظهر أن سليمان يخالف أخاه في مسألة النجع والنذر لغير الله ونحوهما فيعتبرهما سليمان من الشرك الأصغر، ويورد الأدلة لكلامه فيدعى أن ابن تيمية وابن القيم على ذلك الرأي الذي يقوله - كما سيأتي موضحاً في موضعه<sup>(٣)</sup>.

وناهض محمد بن فiroز (ت ١٢٦٦هـ) دعوة الشيخ الإمام أشنع مناهضة وأشدتها، وكاد لها بمختلف أنواع الكيد والمكر، ومن جملة كيده أنه ألف كتاباً في الرد

---

= ٢ - حجة فصل الخطاب من كتاب رب الأرباب وحديث رسول الملك الوهاب وكلام أولي الآباء في إبطال مذهب محمد بن عبد الوهاب. نسخة خطية في مكتبة الأحقاف بحضوره.

٣ - الرد على من كفر المسلمين بسبب النذر لغير الله، نسخة خطية في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد. وما يجدر ذكره هنا أنها لاحظت أن مخطوط «المشكاة المضيئة» في الرد على الوهابية المنسوب لابن السويدي إنما هو مجرد نسخة مكررة حرفيًّا من كتاب الشيخ سليمان بن عبد الوهاب... اللهم إلا أن كتاب هذا السويدي يزيد عن كتاب الشيخ سليمان بوجود بعض السباب والألفاظ النابية.

انظر - مثلاً - ق ٢، ق ٣، ق ٢٥.

(١) انظر: مجموعة الشيخ ٢٨١/١، ابن عثام ٢٢٥/٢.

(٢) الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ص ٦٦.

(٣) حول مسألة هل رجع الشيخ سليمان عن ضلالاته وانضم إلى هذه الدعوة أم بقي مصراً على ذلك العداء؟ يؤكد البسام - في «علماء نجد» ٣٠٥/١ - بكثير من الأدلة عدم صحة رجوع الشيخ سليمان، وقد تعقب الأستاذ محمد السكاكي أدلة البسام بالمناقشة والرد، كما في رسالته - لنيل الماجستير - «الإمام محمد ابن عبد الوهاب ومنهجه في الدعوة» ص ١٢٦.

وليس المقام هنا مقام تفصيل ومقارنة بين أدلة الطرفين، وإنما الذي يهمنا أن تذكر - ابتداء - بما قاله عليه السلام: «من بطا به عمله لم يسرع به نسبة» رواه مسلم. والأبياء ثم الصحابة ومن بعدهم من سادات المؤمنين، قد وجدوا في آبائهم أو أبناءهم أو إخوانهم العداوة الشديدة والخصومة الظاهرة لدعوة الحق والصواب، فلا عجب أن يوجد ذلك فيمن بعدهم كما هو حال الشيخ سليمان - على من يقول بعدم توبيه .. مع أخيه محمد، وأمر آخر وهو أن هناك أدلة - لم ينكرها البسام ولا السكاكي - لأنها ترجح عدم رجوع الشيخ سليمان ..

١ - منها ما قاله الشيخ عبد الرحمن بن حسن:

(ومن أورد هذه الشبهة «عدم طروع الشرك في هذه الأمة» عليه - أي محمد بن عبد الوهاب -

على هذه الدعوة بعنوان «الرسالة المرضية في الرد على الوهابية»<sup>(١)</sup>.

ما ذكرناه - سابقاً - أمثلة معدودة لما كتب ضد الشيخ ودعوته في بلاد نجد، وقبل سقوط الدرعية سنة ١٢٣٤هـ.

أما عن بلاد الإحساء فقد ألف عبد الله بن محمد بن عبد اللطيف - وهو أحد شيوخ الإمام محمد بن عبد الوهاب في الإحساء - رسالة بعنوان «سيف الجهاد لداعي الاجتهد»<sup>(٢)</sup>.

كما ألف محمد بن عبد الرحمن بن عفالق (ت ١٦٤هـ) رسالة وجهها إلى الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وكان عنوانها «تهم المقلدين في مدعى تجديد الدين»<sup>(٣)</sup>، وقد تضمنت هذه الرسالة أسلمة تعزيزية تهمكية، وبأسلوب يحمل طابع التحدي والغورو، وقد قصد بها ابن عفالق الطعن والتوهين في محمد بن عبد الوهاب، والنيل منه والاستخفاف به - كما هو ظاهر في هذه الرسالة -، كما أن هذه الأسئلة - من خلال الاطلاع عليها - ليست وكذا الجواب عليها من أصول العلم وواجباته، بل أقرب ما تكون إلى فضول العلم وترفة.

ومن هذه الأسئلة - المترفة - التي وجهها ابن عفالق إلى الشيخ لكي يجيب عليها،

---

عبد الله الموسى راعي حرمة، وابن إسماعيل في الوشم، وسليمان بن عبد الوهاب في العارض)  
«مجموعة الرسائل والمسائل النجبية» ٥٣/٣.

٢ - ويقول أيضاً بعد أن ساق بعض الردود على شباهت ابن منصور:  
(وقد اكتفيت بما ذكره شيخنا في رده على سليمان بن عبد الوهاب الذي صدره بحديث عمرو ابن عبسة) «الدرر السننية»، ٢٠١/٩.

ولم ترد إشارة إلى توبيته، بل لم يترجم عليه في هذين النصين.  
٣ - ويقول الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن في كتابه «منهاج التأسيس»:  
(قال «داود» النقل الرابع والعشرون ذكر الشيخ سليمان بن عبد الوهاب في رده على أخيه محمد بن عبد الوهاب ...) ص ١٩٠.

وأثناء رد الشيخ عبد اللطيف على هذا النقل، لم يذكر شيئاً مما يدل على رجوع الشيخ سليمان. ويبدو أن الشيخ عبد اللطيف لم يعلم برجوع الشيخ سليمان إلا أثناء تسويده لكتابه «مصباح الظلام»، بدليل أنه وصف سليمان بقصور العلم، وقلة التحصيل، ثم قال - بعد ذلك مباشرة - .. (وقد وقفت على رسالة تدل على رجوعه أثناء تسويد الكتاب) ص ١٠٤، ١٠٥، وكتاب «مصباح الظلام»، ألمه بعد تأليف «منهاج التأسيس» - وإن لم يتم منهاج - كما دل على ذلك ما جاء في ص ٣٢٥، ٣٢٦، من المصباح. فيبعد أن يظل أمر رجوعه خفياً على المجدد الثاني الشيخ عبد الرحمن بن حسن، وكذا ابنه الشيخ العالم عبد اللطيف، ثم لا يعلم الشيخ عبد اللطيف برجوع سليمان إلا أخيراً، والله أعلم، ورحمته أوسع.

(١) ط. بعيان ١٣٠٧هـ، انظر: العثيمين، «الشيخ محمد بن عبد الوهاب، حياته وفكره»، ص ١٤٦.

(٢) سبق ذكره.

(٣) وهي رسالة مخطوطة، في مكتبة الجامعة الملكية في تونس بالمانية، وقد حصلت على صورة منها.

قول ابن عفالق:

(وبعد فأسئلتك عن قوله تعالى: «والعاديات...» إلى آخر السورة التي هي من قصار المفصل كم فيها من حقيقة شرعية وحقيقة لغوية وحقيقة عرفية، وكم فيها من مجاز مرسل ومجاز مركب، واستعارة تحقيقية، واستعارة وثاقية واستعارة عنادية واستعارة عامية واستعارة خاصة واستعارة أصلية واستعارة تبعية واستعارة مطلقة واستعارة مجردة واستعارة مرشحة وموضع الترشيح والتجريد فيها وموضع الاستعارة بالكتابية والاستعارة التخييلية وما فيها من التشبيه الملغوف والمفروق والمفرد والمركب والتشبيه المجمل والمفصل. إلى آخر هذه الأسئلة<sup>(١)</sup>).

كما ألمَّ ابن عفالق رسالة وجهها إلى عثمان بن معمر أمير العينية<sup>(٢)</sup> يشككه في دعوة الشيخ، ويطعن فيها حتى يتخلَّى عثمان عن نصرتها<sup>(٣)</sup> - في باديء الأمر -، وادعى ابن عفالق أن ابن عبد الوهاب خالف ابن تيمية وأبن القيم في مسائل التوحيد<sup>(٤)</sup>، وقد كتب ابن معمر ردًا على رسالة ابن عفالق يذكر موافقته لدعوة الشيخ، مما جعل ابن عفالق يكتب جواباً عن رسالة ابن معمر<sup>(٥)</sup>، وقد شئَ في هذا الجواب على الشيخ الإمام وأبن معمر، ورماهما بتكفير المسلمين وتضليلهم<sup>(٦)</sup>، ويظهر من هذه الرسالة إلحاد ابن عفالق في إقناع ابن معمر بترك نصرة الشيخ<sup>(٧)</sup>.

وفي المدينة كتب محمد بن سليمان الكردي<sup>(٨)</sup> (ت ١١٩٤ هـ) أسئلة وأجوبة ضد الدعوة السلفية، حيث تضمنت مخالفات ومعارضة لما قرره وأكده أئمة الدعوة السلفية قديماً وحديثاً<sup>(٩)</sup>.

كما كتب الكردي تقريرًا لرسالة سليمان بن عبد الوهاب، مؤيداً له في ذلك،

(١) «تهكم المقلدين»، ق. ٥.

(٢) توجد مخطوطة في مكتبة الدولة في برلين بألمانيا، وقد حصلت على صورة منها.

(٣) انظر من تلك الرسالة: ق. ٣٩، ٤٠، ٤٩، ٥٢.

(٤) انظر من تلك الرسالة: ق. ٤٢، ٤٤، ٤٥، ٥٠، ٥٢.

(٥) يوجد جواب ابن عفالق على رد ابن معمر مخطوطاً في مكتبة الدولة في برلين بألمانيا، وقد حصلت على صورة منه.

(٦) انظر: ق. ٥٧، ٥٩، ٦٣.

(٧) مثلًا يقول ابن عفالق مخاطبًا ابن معمر (وأرسلت لك ما فيه الكفاية) ق. ٦٣.

(٨) محمد بن سليمان الكردي، ولد بدمشق سنة ١١٢٧ هـ، ونشأ في المدينة، وتولى إفتاء الشافعية فيها، وله عدة مؤلفات، توفي بالمدينة. انظر: «الأعلام»، ١٥٢/٦.

(٩) عنوانها: «مسائل وأجوبة وردود على الخوارج»، صورة خطية عن معهد المخطوطات، وطبعت ضمن فنادق مصر في ١٣٥٧ هـ.

ومادحأ لرسالة سليمان ضد الدعوة السلفية، ومما حواه ذلك التقرير بهذه العبارة - التي يخاطب بها الشيخ الإمام - :

(يا ابن عبد الوهاب سلام على من اتبع الهدى فإني أنصحك لله تعالى أن تكتف  
لسائك عن المسلمين<sup>(١)</sup>).

وفي العراق كتب أحمد بن علي البصري الشهير بالقباي<sup>(٢)</sup> (كان حيًّا سنة ١١٥٧هـ) مجلداً ضخماً سمى «فصل الخطاب في رد ضلالات ابن عبد الوهاب»<sup>(٣)</sup> يزيد عن مائتين ورقة، وهذا الكتاب جواب على رسالة ابن سحيم التي بعثها إلى علماء الأمصار تحريضاً لهم على الشيخ وتسويهاً للدعوة السلفية، ويظهر من هذا الكتاب شدة إلجاج ابن سحيم على أولئك العلماء من أجل مناهضة الشيخ الإمام ودعوته، حيث أنه تكرر منه الطلب مرة ثانية - كما يذكر القباي<sup>(٤)</sup> - فكتب القباي هذا المجلد<sup>(٥)</sup>.

وألف عبد الله بن داود الزبييري (ت ١٢٢٥هـ) كتاباً في مناهضة هذه الدعوة سماه «الصواعق والرعد في الرد على ابن سعود»<sup>(٦)</sup>.

(١) الحداد، «مصباح الأنام»، ص ٨١.

(٢) لم أعن له على ترجمة، ويظهر أن كتابه كان له رواج عند خصوم الدعوة المعاصرين للشيخ كما جاء مدوناً في الرسائل الشخصية للشيخ.

انظر: «مجموعة الشيخ»، ٢٠٦ / ٢٠٥.

(٣) توجد منه صورة خطية في قسم المخطوطات بجامعة الإمام.

(٤) انظر: «فصل الخطاب»، ق ١٢٤.

(٥) مما يجدر ذكره هنا حول الاسم الصحيح لهذا الكتاب أن القباي أشار في مقدمة هذا الكتاب ق ٣، ٤، أن ابن عبد الوهاب أرسل رسالة إليهم يدعوهم لعبادة الله وحده .. فالقباي كتاباً في الرد على هذه الرسالة، سماه «فصل الخطاب في رد ضلالات ابن عبد الوهاب»، فلما قدمت رسالة ابن سحيم وتكرره طلبها سنة ١١٥٧هـ، كتب عندها - القباي كتاباً آخر هو اختصار لكتاب السابق وزيادة - كما قاله القباي -، وما يؤيد أن الكتاب الذي هو جواب على رسالة ابن سحيم مغاير لكتاب الأول «فصل الخطاب»، أن القباي - يكرر كثيراً (ونكرا في فصل الخطاب...).. انظر: ق ٣١، ٤٨، ٣٤، ٥٠، ٥٣، ١٣٨، ١٦٦ ويؤكد ذلك ما ذكره الأستاذ عباس العزاوي في كتابه «ذكرى أبي الثناء الألوسي» أن الشيخ الإمام أرسل رسالة إلى البصرة في منتصف سنة ١١٥٥هـ، يدعوهم فيها، فأجابه القباي في كتابه «فصل الخطاب»، راداً عليه بما وقع من ردود على شيخ الإسلام ابن تيمية. انظر: ص ٣٤.

كما أن الشيخ الإمام أورد عبارة للكباي في تحسين بناء القباب على القبور، وإجماع العلماء على تجويفه - على حد زعمه -، انظر: «مجموعة الشيخ»، ٢٠٦ / ٥. وهذه العبارة ليست موجودة - حسب اطلاعي -

في الكتاب الآخر الذي هو جواب على رسالة ابن سحيم.

(٦) يوجد مخطوطاً في المكتبة الشرقية بيتنة في الهند، رقم ١٤٣٨، ويذكر الحداد في «مصباحه»، ص ٧٩: أن عبد الله بن داود استفاد من رد القباي.

يقول البسام في ترجمته للذكور أنه (قد شرب من مشائخه «وأعظمهم محمد بن فيروز» عداوة للدعوة السلفية في نجد وزعيمها الشيخ محمد بن عبد الوهاب ر حمه الله - لذا فإنه من أشد الجادين في مجابتها ومعارضتها، وقد صنف في الرد عليه كتاباً سماه «الصواعق والرعد» في الرد على ابن سعود)، إلا أن الله قد أبقى هذه الدعوة الطيبة في نمو وتقدير وتوسيع في المشارق والمغارب وذهب رعوده وبروفه خليلاً فالحمد لله على المعتقد الحسن<sup>(١)</sup>.

ومن خلال الاطلاع على بعض كتب الخصوم، يظهر أن كتاب الصواعق والرعد له أهمية وعناية عند الخصوم، ويحظى مؤلفه بالمدح والتقدير لديهم. فقد مدح محمد بن محمد القاري<sup>(٢)</sup> هذا الكتاب وبالغ في الإطراء والتجليل لمؤلفه، فقال:

(وهو كتاب مخزون بالعجائب، ومشحون بالغرائب، عظيم النفع، جليل الشأن، واضح البرهان، لا نعرف كتاباً في هذا النمط أشرف منه وأعظم، ولا أنفس منه وأتم، من شأنه أن يكتب سطوره بالنور على حدود الحور ... ومن أراد أن يعرف دسائس الشيطان التي ألقاها إلى ابن سعود، فعليه بمطالعة «الصواعق والرعد»، فإنه كتاب غريب في صنعه عجيب، وكان التصدي لإبطالها فرض كفاية على علماء المسلمين، لئلا يغتر بها عوام المؤمنين، ويصير الوزر عليهم أجمعين، فجزا الله حضرة الشيخ عبد الله بن داود حيث أبطلها في «الصواعق والرعد» أحسن الجزاء حيث رفع الوزر عنه وعنهم في دار الجزاء<sup>(٣)</sup>).

ومدح حسن بن عمر الشطي<sup>(٤)</sup> الصواعق ومؤلفها فقال:

(وقد ألف العلامة المحقق والفهمة المدقق الشيخ عبد الله بن داود كتاباً مشهوراً مسمى بـ«الصواعق والرعد» في الرد على ابن سعود) فقد أطال في ابتداء أمره وسيرته وسيرة من بعده من خلفه، وقد انتشر هذا الكتاب واطلع عليه الفحول وأحسنوا الثناءات على مؤلفه ..<sup>(٥)</sup>).

(١) «علماء نجد» ٥٣٩/٢.

(٢) لم أثر له على ترجمة.

(٣) رسالة صغيرة (بدون عنوان) في الرد على الوهابية، توجد في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود ٧ ورقات، ق ٢.

(٤) هو حسن بن عمر بن معروف الشطي، من علماء دمشق، ولد بها سنة ١٢٠٥ هـ، له عدة مؤلفات، وله عدة تلاميذ، توفي سنة ١٢٧٤ هـ. انظر: «النعت الأكمل» ص ٣٦٧.

(٥) انظر تذيله على رسالة إثبات الصفات ق ٧١، وكذا تذيله على رسالة مشاجرة بين أهل مكة وأهل نجد ق ٣٩.

ونكر علوى الحداد الصواعق ومؤلفه، فمدحه بقوله:

(وقد سمعت بكتاب مبسوط في عشرين كراساً سماه «الصواعق والرعد» على الشقي عبد العزيز بن سعود، وقد قرظ عليه أئمة من علماء البصرة وبغداد وحلب والإحساء وغيرهم، تأييداً لكلام مؤلفه وثناء منهم عليه، وقد أجادوا وبينوا<sup>(١)</sup>).

ويقول الحداد: (ومن أراد أن تقر عينه فعليه به أي بكتاب الصواعق والرعد للشيخ العلامة والبحر الفهامة عفيف الدين عبد الله بن داود الزبيري، فما أظنك تجد مثله ..<sup>(٢)</sup>).

ووصف ابن حميد هذا الكتاب بأنه (مجلد حافل أجاد فيه)<sup>(٣)</sup>.

وأمام هذا الاهتمام والمدح الكباريين لكتاب الصواعق ومؤلفه، فقد حرصت كثيراً على الحصول والاطلاع عليه، وبذلت جهدي في سبيل ذلك ولكن دون جدوى<sup>(٤)</sup>.

وفي اليمن كتب عبد الله بن عيسى الكوكباني<sup>(٥)</sup> (ت ١٢٤ هـ) كتاباً في الطعن على دعوة الشيخ رحمة الله سماه «السيف الهندي في إبانة طريق الشيخ النجدي»<sup>(٦)</sup> وقد حوت هذه الرسالة الكثير من المغالطات التاريخية حول تاريخ هذه الدعوة<sup>(٧)</sup>.

وفي حضرموت ألف علوى بن أحمد الحداد (ت ١٢٣٢ هـ) كتابين في مناهضة الشيخ ودعوته، فصنف كتاباً بعنوان «السيف الباقي لعنق المنكر على

(١) «صبح الأناء» ص ٣.

(٢) المصدر السابق ص ٤.

(٣) «السحب الوابلة» ص ٦٨٧.

(٤) علمت من خلال كتاب محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ... لمسعود النبوi أن هذا الكتاب يوجد مخطوطاً في مكتبة بنته الشرفية بالهند رقم ١٢٣٨، فأرسلت في طلبه من تلك المكتبات بأكثر من خطاب، فجاء الرد متأخراً بالموافقة على ذلك وبشرط عسير، وهو إرسال كمية (ضخمة) من الكتب المطبوعة مثل «شذرات الذهب» لابن العمار، و«تاريخ بغداد» للخطيب، و«تهذيب التهذيب» لابن حجر وغيرها، ثم حاولت مرة ثانية وثالثة موضحاً صعوبة تحقيق هذا الطلب، أو على الأقل التنازل عن بعضه، فجاء الرد مؤكداً على الطلب السابق، فزهدت - عذنت - في الحصول عليه.

(٥) ولد الكوكباني سنة ١١٧٥ هـ، وتعلم بحسن كوكبان، يرز في عدة علوم، وعرف بالأدب وقرظ الشعر، له عدة مؤلفات. انظر: «نيل الأوطار» ٩٢/٢.

(٦) انظر: «لفحات الوجد من فعلات أهل نجد» ق ٣.

(٧) من هذه المغالطات التي ذكرها ابن عيسى ونقلها عنه صاحب اللفحات أن محمد بن عبد الوهاب المقدسي، وكان مبتدأ أمره خروج الشيخ ونزوله على الشيخ عبد العزيز النجدي، الذي لا يعرف حلالاً ولا حراماً، ق ٤، ٥.

الأكابر<sup>(١)</sup>، ثم تبعه باخر عنوانه «مصابح الأئمّا وجلاء الظلام في رد شبه البدعي النجدي التي أصل بها العوام».

والكتاب الأخير يتكون من سبعة عشر فصلاً، وفي كل هذه الفصول رد على الدعوة السلفية، وتقرير ما يخالفها، فسوّد الحداد «مصابحه» بتقرير جواز الاستغاثة بالأموات والغلو في الأولياء، وتأكيد جواز البناء على القبور وتشبييد المشاهد والمزارات لقبور الصالحين ...

يقول الحداد في «مصابحه» - مهؤلاً شأن إخوانه من أدعية العلم من أنكر الدعوة السلفية -:

(ثم رأيت جواباً للعلماء الأكابر من المذاهب الأربع لا يحصون بعدَ من أهل الحرمين الشريفين والإحساء والبصرة وبغداد وحلب واليمن وبلدان الإسلام نثراً ونظمأً أتى إليّ بمجموع رجل من آل ابن عبد الرزاق الحنابلة الذين في الزيارة والبحرين فيه رد علماء كثيرين ..).

وكتب المدعو محمد بن محمد القادري رسالة قصيرة في الطعن على الشيخ والإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود<sup>(٢)</sup> (ت ١٢١٨هـ)، وذلك لما بلغت - هذا القادري - رسالة الأمير عبد العزيز التي توضح معتقدهم وتبيّن ما هم عليه، وقد كتب هذا الرد الذي هو أقرب إلى السباب والشتائم سنة ١٢١١هـ.. في مدينة حلب<sup>(٣)</sup>.

وألف عمر المจوب<sup>(٤)</sup> (ت ١٢٢٢هـ) من علماء تونس رسالة في الرد على الوهابية<sup>(٥)</sup>، لما بلغته رسالة الأمير عبد العزيز بن محمد بن سعود، وهذه الرسالة . كأختها السابقة . غالباً مجرد طعن وتجريح على الدعوة السلفية، وبأسلوب مسجوع متكلف.

(١) علي الحداد، «مصابح الأئمّا»، ص ٢.

(٢) المصدر السابق ص ٢، ص ٧٩.

وقد ذكر الحداد: منهم: أحمد المصري الإحساني، وعطاء العكبي له رسالة بعنوان «الصارم الهندي في عنق النجدي»، وألف المنعمي قصيدة في الرد على ابن عبد الوهاب.

انظر: «مصابح الأئمّا»، ص ٢، ٦.

(٣) هو الإمام الذي تولى قيادة الدولة السعودية الأولى بعد وفاة والده، وقد امتدت وتوسعت الدولة في عهده...، واشتهر رحمة الله بالعدل والتقوى والإحسان إلى الرعية، مات مقتولاً وهو يصلي على يد رافضي.

انظر: «عنوان المجد»، ١٦٧/١.

(٤) انظر: ق ٧ من هذه الرسالة.

(٥) هو عمر بن القاسم بن محجوب التونسي. انظر «معجم المؤلفين» ٤/٧، ٣٠٤.

(٦) طبعت في تونس سنة ١٣٢٧هـ، وانظر مناسبة تأليف هذه الرسالة من كتاب «إتحاف أهل الزمان بأخبار ملوك تونس وعهد الأمان» لأحمد بن أبي الضياف ٣/٦٤، ٦٣.

ومن بلاد المغرب كتب محمد بن عبد المجيد بن عبد السلام بن كيران الفاسي<sup>(١)</sup> (ت ١٢٢٧هـ) أحد علماء فاس بالمغرب، رسالة بعنوان «الرد على بعض المبتدعين من الطائفة الوهابية»<sup>(٢)</sup> (ت ١٢٢٩هـ)، وكان سبب تأليف كتابه هو وصول رسالتين من الأمير سعود بن عبد العزيز<sup>(٣)</sup> (ت ١٢٢٩هـ) إلى تلك البلاد فكتب المنكور هذا الرد على تلك الرسالتين، مقلداً أسلافه الأوائل من طعن وأنكر هذه الدعوة الصادقة الحقة.

وخلف أولئك الخصوم أثناء مدة الدولة السعودية الثانية (١٢٣٥هـ - ١٣٠٩هـ) أفرادهم من تلقيف من شيوخه كره هذه الدعوة والكيد لها، وأشربوا بغض الشیخ الإمام وأتباعه.

فظهر في بلاد نجد محمد بن علي بن سلوم<sup>(٤)</sup> (ت ١٢٤٦هـ)، وهو من شرق بهذه الدعوة<sup>(٥)</sup>، وقد ترك نجداً، إلى الإحساء، ثم انتقل إلى البصرة مع شيخه محمد بن فیروز والذي هو خصم عنيد لهذه الدعوة كما تقدم.

ومنهم عثمان بن سند البصري<sup>(٦)</sup> (ت ١٢٥٠هـ)، وعداونه ظاهرة في كتابه المسمى «مطالع السعود بطيب أخبار الوالي داود»<sup>(٧)</sup>، وقد اختصره أمين بن حسن الحلواني المدنی<sup>(٨)</sup> (ت ١٣١٦هـ)، ومن مقتنيات عثمان بن سند أنه يزعم أن أتباع هذه الدعوة يكفرون عموم المسلمين الذين على الكرة الأرضية<sup>(٩)</sup>.

(١) من فقهاء فاس، مالكي المذهب، له تصانيف. انظر: «الأعلام» ١٧٨/٦.  
(٢) طبعت في مصر سنة ١٣٢٢هـ.

(٣) ولد الإمام سعود في الدرعية سنة ١١٦٥هـ، وعرف عهده بكثرة الغزوات، وقد تلقى العلم من الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وكان للإمام سعود مجالس علم وتذكر. انظر: «عنوان المجد» ٢٢٥/١.

(٤) هو الفرضي، ولد في العطاء بسدير سنة ١١٦١هـ، ورحل إلى الإحساء، له عدة مؤلفات، وألغاز في الفقه والفنون، توفي في بلدة سوق الشيوخ.  
انظر: «السحب الرايلة»، ص ٨٢٧، «علماء نجد» ٩٠٩/٣.

(٥) يبدو أن البسام يميل إلى أن ابن سلوم ليس من خصوم هذه الدعوة .. وكأنه لم يطلع على ما كتبه الشيخ عبد الرحمن بن حسن وابنه عبد الطيف في إثبات تلك العداوة.  
انظر: «الدرر السنوية»، ٢١٥/٩، ٢١٧، ٢٣٥.

(٦) ولد عثمان في حرب ملاء سنة ١١٨٢هـ، ورحل إلى الزبير، له عدة مؤلفات كما أن له قصائد شعرية، توفي في بغداد.  
انظر: «روضة الناظرين» ٧٣/٢.

(٧) هو مخطوط في مكتبة الأوقاف العامة ببغداد، رقم ٥٨٤٠.

(٨) انظر: ترجمته في «الأعلام» ١٥/٢، «معجم المؤلفين» ٦/٣.

(٩) انظر: مختصر كتاب «مطالع السعود» لثمان بن سند، اختصره أمين بن حسن، طبعة محب الدين الخطيب، ص ٨٠.

ومن أشد الخصوم - في بلاد نجد آنذاك - عداوة وكيداً لهذه الدعوة السلفية وأنصارها عثمان بن منصور<sup>(١)</sup> (ت ١٢٨٢هـ)، وأن رسائل الشيخ عبد الرحمن بن حسن<sup>(٢)</sup> والشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن وغيرهم من علماء الدعوة من عاصر عثمان بن منصور، كل ذلك يؤكد شدة تلك العداوة والمناهضة لهذه الدعوة السلفية.

يقول الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن بعض مؤلفات ابن منصور:

(أما بعد فإننا قد وجدنا في كتب عثمان بن منصور بخطوته أموراً تتضمن الطعن على المسلمين، وتضليل إمامهمشيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله فيما دعا إليه من التوحيد، وإظهار ما يعتقده في أهل هذه الدعوة من أنهم خوارج تنزل الأحاديث التي ورثت في الخارج عليهم)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن عن أحد كتب ابن منصور:

(وقد رأيت كتابه الذي سماه «جلاء الغمة»، ورأيت حشوه من مسبة دين الله، والصد عن سبيله، والكذب على الله وعلى رسوله، وعلى أولي العلم من خلقه، وأئمة الهدى ما لم نر مثله للمويس وابن فیروز والقbanی وأمثالهم من تجرد لعداوة الدين ومسبة مشائخ المسلمين)<sup>(٤)</sup>.

وأما كتبه التي ألفها ضد هذه الدعوة ومجددها فهي: جلاء الغمة عن تكفير هذه الأمة<sup>(٥)</sup>، وغسل الدرن عما ركب هذا الرجل من المحن، وتبصرة أولي الألباب<sup>(٦)</sup>.

وله كتاب رابع بعنوان «منهج المعارج لأخبار الخارج»<sup>(٧)</sup>، كما أنه كتب

- ينكر كاظم الدجلي - في مجلة لغة العرب س٣، ع٤، ص١٨٠ - أقاذه ترجمة عثمان بن سند بأنه لم يرجع للوهابية لأنَّه طعن في هذا الكتاب «مطالع السعود»، وقد صنفه في السنة الأخيرة من حياته.  
(١) هو عثمان بن عبد العزيز بن منصور الناصري، ولد في أول القرن الثالث عشر في بلدة الفرغة بسدير، وطلب العلم في العراق، له مؤلفات منها «شرح كتاب التوحيد» للشيخ الإمام، وتولى القضاء، توفي في حرثة سدير. انظر: «علماء نجد» ٦٩٣/٣.

(٢) الشيخ عبد الرحمن بن حسن، هو المجدد الثاني، ولد في الدرعية سنة ١١٩٣هـ، درس على كبار علماء نجد، وتولى القضاء، وبعد سقوط الدرعية، نقل إلى مصر، ودرس على علمائها، ثم عاد إلى نجد حين طلب ترکي بن عبد الله، له عدة مؤلفات، توفي في الرياض.

انظر: «مشاهير علماء نجد»، ص٧٨، «علماء نجد»، ٥٦/١.

(٣) «الدرر السننية» ١٩٤/٩.

(٤) المصدر السابق ٣٥١/٩.

(٥) انظر: عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، «مصابح الظلام»، ط٣، دار الهداية، الرياض، ص١٦.

(٦) المصدر السابق من ٣٠.

(٧) وهو محفوظ في دار الكتب المصرية، وقد حصلت على صورة منه عن طريق د. عبد الله الشبل، وهذا

قصيدة يمدح داود بن جرجيس أحد المناوئين للدعوة، ويحثه على مناهضة أئمة الدعوة السلفية، ويسميه عثمان بالخوارج<sup>(١)</sup>.

ومن كتب ضد الدعوة السلفية - آنذاك - محمد بن عبد الله بن حميد (ت ١٢٩٥ھـ)، وتمثلت هذه الكتابة في إعراضه في كتابه «السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة» عن إيراد تراجم علماء الدعوة إلا ما ندر مثل ترجمته لشيخه الشيخ عبد الله أبو بطين رحمه الله، ونكره العلماء الذين ناهضوا الدعوة السلفية، وقد شنع ابن حميد في تراجم الخصوم على أهل الحق بالباطل، ومدح الخصوم على ردودهم، كما أنه يطلق بعض الأوصاف الشنيعة على الشيخ الإمام رحمه الله - كما هو واضح أثناء ترجمته لعبد الوهاب بن سليمان والد الشيخ الإمام<sup>(٢)</sup>.

وكتب ابن حميد - أيضاً - رسالة تضمنت الدفاع عن أبيات بردة البوصيري، والرد على الشيخ أبي بطين لما أجاب بما هو الحق عن أبيات البردة الشركية<sup>(٣)</sup>.

المخطوط يصل إلى ١٨٦ ورقة، تضمن أخبار الخوارج وتاريخهم، ولكنه في المقدمة ق ٦ نكر كلاماً يتطابق كلامه في كتابه جاء الغمة - كما نقله الشيخ عبد اللطيف في كتابه «صبح الظلام» ص ٦٦، ومضمونه الطعن على هذه الدعوة وأتباعها ورميهم بتكفير المسلمين الذين يعمرون المساجد والمدارس...، ولذا أحقنا هذا الكتاب ضمن المؤلفات المعادية للدعوة، خاصة وأن الشيخ عبد الرحمن بن حسن قد لام عثمان بن منصور حين ألق في الخوارج، فكان مما قاله الشيخ عبد الرحمن:

(ومن الأمور الظاهرة البينة أنك تكتب في الخوارج وتنكر كلام شيخ الإسلام فيهم، الواقع في كثير من الأمة أعظم من مقالة الخوارج، عبادة الأوثان وتزيين عبادتها وإنكار التوحيد.

والخوارج ما عندنا أحد منهم حتى في الأنصار، ما فيها طائفة تقول بقول الخوارج إلا الأباضية في أقصى عمان، ووقعوا في ما هو أكبير من رأي الخوارج، وهي عبادة الأوثان، ولا وجنا لخطك وتسمية بالخوارج، وتسمية بالمعارج إلا أن هذه الدعوة الإسلامية التي هي دعوة الرسل إذا كفروا من أنكرواها. قلت: يكفرون المسلمين لأنهم يقولون لا إله إلا الله «الدرر السننية» ٢٣١/٩. وانتظر حال ابن منصور وتلقى عن مشايخه «ابن سلوم، وأبن سند، وأبن جدي» عداوة الشيخ الإمام وبغض دعوته من خلال ما كتبه الشيخ عبد الرحمن بن حسن وأبنه الشيخ عبد اللطيف في «الدرر السننية»، ١٩٥، ١٨٧/٩، ٢٠٢، ٢١٠، ٢١٧، ٣٣٣، ٣٣٤.

ومن الإنصاف مع الشيخ عثمان بن منصور أن أسجل ما أخبرني به الشيخ أحمد بن عبد الله بن حميد في شهر ذي الحجة ١٤٠٥ھـ عن والده الشيخ العالمة عبد الله بن محمد بن حميد - رحمه الله - أنه نكر - وبطريق موثق - رجوع الشيخ عثمان بن منصور عن ضلالاته.

كما أتي أطلعت على رسالة قصيرة لابن منصور بعنوان «الرد الدامغ على الزعم أن شيخ الإسلام ابن تيمية زانع» وهي رد على شيخه عثمان بن سند البصري، وهذه الرسالة موجودة بقسم المخطوطات بجامعة الإمام / رقم ٢١٣٧ (١ - ٣).

(١) انظر: «الدرر السننية»، ٣٤٨/٩، ٣٤٩.

(٢) انظر: «السحب الوابلة»، ص ٦٩٨، ٦٩٩.

(٣) انظر: «مجموعة التوحيد»، ط آل ثاني، المكتب الإسلامي دمشق، ١٣٨١ھـ، ص ٤٣٥، ٤٣٦.

وفي الحجاز تولى أَحْمَدُ بْنُ زَيْنِيْ دَحْلَانَ<sup>(١)</sup> (ت ١٣٠٤هـ) - وَكَانَ مَفْتِي الشافعية في مكة - بَثَ الْأَكَانِبَ وَالْمَفْرِيَاتَ ضَدَ الدِّعَوَةَ السُّلْفِيَّةَ وَمَجَدِّدَهَا، وَلَقَدْ كَانَ لِتَلْكَ الْأَكَانِبَ الَّتِي تَقَوَّلُهَا عَلَى الدِّعَوَةِ وَأَنْصَارِهَا، انتشار بين الناس، خاصة عند الحاج القائمين من سائر أقطار المسلمين.

فمن كتبه<sup>(٢)</sup> التي ألفها ضد الدعوة السلفية، رسالته المسماة «الدرر السننية في الرد على الوهابية» وقد طبعت عدة مرات، وهي موجودة ضمن كتابه «خلاصة الكلام في أمراء البلد الحرام»، كما أنها موجودة ضمن كتابه «الفتوحات الإسلامية».

ولقد كان لوجود دحلان في مكة أثر قوي في رواج مفتريات وشبهاته، لذا يقول محمد منظور النعماني<sup>(٣)</sup> - مبيناً مدى انتشار تلك المطاعن بعد سقوط الدرعية ١٢٣٤هـ.

(صارت أرض الحجاز مركز دعاية ضد الشيخ محمد بن عبد الوهاب وجماعته) بعدما أقصت الوهابيين قواطع محمد على باشا حاكم مصر آنذاك على إيعاز من الحكومة العثمانية .. وأضحت تنتشر في الحجاز - فيما يتصل بالشيخ - أمور مستهجنة إن سمعها مسلم فإنه لا يكره شخصه فحسب .. بل يعتبره أكفر الكافرين في العالم كله.

وبما أن الحرمين الشريفين هما مركز المسلمين الروحي والديني ومهد الدعوة الإسلامية ومنتوج الحجيج من المسلمين في العالم كله، يختلف إليها المسلمون ولا سيما في مناسبة الموسم فساعد كل ذلك على انتشار كل ما يحاك فيهم ضد

(١) ولد دحلان بمكة سنة ١٢٣٢هـ، وتولى فيها الإفتاء والتدريس، له عدة مؤلفات في التاريخ والعقيدة والنحو..، مات في المدينة.

يقول عنه محمد رشيد رضا: إن دحلان غير محدث ولا مؤرخ ولا منكلم وإنما هو مقلد للمقلدين ونقل من كتب المتأخرین.

انظر ترجمته: «الأعلام» ١٢٩/١، «معجم المؤلفين» ٢٩/١، مجلة المنار ٢٧، ص ٣٩٣.  
(٢) يقول فوزان السالبي في «البيان والإشمار»:

(قد قال بعض الفضلاء من علماء مكة: تصانيف دحلان كالميته لا يأكلها إلا المضرر. وقد رد عليه كثير من علماء الهند والعراق ونجد وغيرهم ففضحوه وبيتوا ضلاله. وقد سمعت غير واحد من يوثق بهم من أهل العلم يقولون: أن دحلان هذا راضسي لكنه أخفى مذهبة وتنسى بقليل أحد الأئمة الأربعة سترًا لمقاصده الخبيثة، ولنيل المناصب التي يأكل منها. ومن أدل الدليل على رفضه الخبيث، تأليفه لكتاب «أسنى المطالب في نجاۃ أبي طالب» الذي رد فيه بهوه نصوص الكتاب والسنة الصحيحة المتوترة) ص ٤٥.

(٣) ولد محمد منظور النعماني عام ١٢٢٢هـ في إحدى قرى الهند، حارب البدع والخرافات، له عدة مؤلفات نافعة، لا يزال حيًّا.

انظر: مقدمة كتابه «دعایات مکثفة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب» ص ٧.

الوهابيين أو يدور حولهم في المحافظ والنوادي أو يقال ويكتب في المؤلفات ساعده على انتشار في طول العالم وعرضه<sup>(١)</sup>.

ولما رد بعض علماء الدعوة على شيخ الكتب دحلان - كما يصفه البعض، ودحلان جدير بهذا الوصف -، كتب محمد سعيد باصيل<sup>(٢)</sup> - من مكة - (وكان حياً سنة ١٢٩٣هـ) رسالة بعنوان «القول المجيء»<sup>(٣)</sup> مدافعاً عن دحلان ومعترضاً على أولئك الأئمة.

وفي اليمن كتب محسن بن عبد الكريم بن إسحاق الحسني<sup>(٤)</sup> من صنعاء (ت ١٢٦٦هـ) كتاباً ضد الدعوة وأنصارها، سماه «فحات الوجد من فعلات أهل نجد»<sup>(٥)</sup> وهو عبارة عن أبيات شعرية كتبها ضد الوهابية ثم شرحها في هذا الكتاب، وهو ينقل كثيراً عن أسلافه من عادى الدعوة السلفية الوهابية، فقد تلقي كثيراً مما كتبه الكوكباني صاحب «السيف الهندي في إبانة طريق الشيخ النجدي» كما تلقي ما كتبه يوسف بن إبراهيم الأمير<sup>(٦)</sup> - وهو حفيد الصناعي الأمير - من وصف الوهابيين بالخوارج<sup>(٧)</sup>، وقد جعل في آخر الرسالة بعض المسائل الفقهية التي يعارض فيها أئمة الدعوة<sup>(٨)</sup>.

وكتب عبد الله بن حسين بلقفيه العلوي<sup>(٩)</sup> (ت ١٢٦٦هـ) من حضرموت رسالة

(١) دعایات مکثفة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب، مکتبة الفرقان، الهند، ١٤٠٠هـ ص ٢٦، ٢٧.

(٢) هو محمد بن سعيد محمد باصيل، له مؤلفات. انظر: «معجم المؤلفين» ٣٦/١٠.

(٣) انظر: مقدمة كتاب «البيان المجيء» لابن سحمان.

(٤) ولد سنة ١١٩١هـ في صنعاء، وتعلم بها، له عدة مؤلفات، كما أن له نظم. انظر: «البدر الطالع» ٢/٧٨ و«نيل الوطن» ٢/٢٠١.

(٥) وتوجد من هذا الكتاب نسختان خطيتان في مكتبة الجامع الكبير بصنعاء، وقد حصلت على صورة خطية - من مكتبة أرامكو بالظهران - تحت عنوان «شرح أبيات في الرد على الوهابية» لمؤلف مجہول، ولما قرأت مقالة الأستاذ عبد الله محمد الحبشي في التعريف بكتاب «فحات الوجد»، لاحظت التطابق التام بين النصوص التي يوردها الحبشي من هذا الكتاب، وبين نصوص ذلك المخطوط الآخر، كما يظهر التشابه الحرفي بين مقدمة كلا الكتابين، وخاتمتها، وكذلك المعلومات التاريخية والأعلام والأماكن إلى آخره مما جعلني أكاد أجزم بأن نسخة أرامكو هي مجرد نسخة مكررة من كتاب فحات الوجد.

انظر: مقال الحبشي في التعريف بهذا الكتاب، مجلة العرب، سن ١٧، ج ٩، ص ١٠، ١٧.

(٦) انظر: ترجمته في «نيل الوطن» ٢/٤١٤.

(٧) انظر: ق ٣٢ - ٤٤، ٤٦ - ٦٢، ٧٥ - ٧٩.

(٨) انظر: ق ٩٨ - ٨٠.

(٩) ولد بلقفيه في تربى بحضرموت سنة ١١٩٨هـ وتوفي بها، له عدة مؤلفات.

انظر: «الأعلام» ٤/٨٠.

في الرد على الوهابية<sup>(١)</sup>، وتميز هذه الرسالة بخلوها من الألفاظ النابية والكلمات التجريحية - والتي جرت عادة الخصوم أن يسطروها في كتبهم. وهذه الرسالة تدور حول تقرير أن الشرك في الدعاء لغير الله ليس بأكبر .. وقد تكلّف المؤلّف الكثير من الأدلة والمناقشات من أجل تقرير دعواه<sup>(٢)</sup>.

وُعرف حسن بن عمر الشطي (ت ١٢٧٤هـ) من الشام بعده وبغضه للدعوة السلفية، كما هو صريح كتابته التي سطّرها تنبلاً على رسالته «إثبات الصفات»<sup>(٣)</sup>، ورسالة «مشاجرة بين أهل مكة وأهل نجد»<sup>(٤)</sup>، فقد رمى صاحب الدعوة بادعاء النبوة، والتّمثيل في صفات الله، كما ألقى به فرية تكفير المسلمين، وغيرها من الأكاذيب والدعوى الباطلة<sup>(٥)</sup>، مع أنه قد كتب هذا التنبلاً - القبيح - بعد اطلاعه وقراءاته لرسائل أئمة الدعوة.

وفي بلاد العراق وجد الكثير من الخصوم ممن ناهض هذه الدعوة، وكتب المؤلفات ضدها، نذكر منها: على نقى الكنهوري<sup>(٦)</sup> (ت ١٢٨٩هـ) حيث ألف رسالة سماها «كشف النقاب عن عقائد ابن عبد الوهاب»<sup>(٧)</sup>، وقد حوى الكتاب الكثير من المطاعن والشبهات على عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، كما ضم الكثير من المعلومات الخاصة فيما يتعلق بتاريخ الدعوة السلفية وأعمالها.

ومن هؤلاء الخصوم داود بن سليمان بن جرجيس البغدادي (ت ١٢٩٩هـ)، وكانت خصومته شديدة جداً، وعاداته ظاهرة ومستفحلة، حيث أن المذكور قدم نجداً، وتلقى شيئاً من العلوم الشرعية عن طريق بعض مشايخ نجد<sup>(٨)</sup>، ثم ما لبث أن أظهر العداوة، وطعن في رسائل أئمة الدعوة فزعم أنها تختلف ما فرره السلف الأوائل كابن تيمية وابن القيم وغيرهما<sup>(٩)</sup>، لذا فقد تأثر به بعض أدعيةاء

(١) حصلت على صورة خطية منها عن طريق معهد المخطوطات بالكويت الذي صورها من مكتبة الأحقاف في ترميم بحضوره.

(٢) وله رسالة خطية في «الرد على الخوارج ومن نحا نحوهم» حيث ذكر نفس المسائل الفقهية التي ذكرها محسن بن عبد الكريم صاحب الفحات، وخالف فيها أتباع الدعوة مثل مسألة المسحة ووجوب الصلاة في المسجد، ومسألة التبغ (التباك) وغيرها.

(٣) ، (٤) سياق التعريف بتلك الرسائلتين، والتحقق في مؤلفهما.

(٥) انظر: تنبلاً على رسالة في «مشاجرة بين أهل مكة ونجد» ق ٣٩، ٤٠، وانظر: تنبلاً على رسالة في «إثبات الصفات»، ق ٧٠، ٧١.

(٦) الكنهوري فقيه إمامي، من أهل كربلا، له مؤلفات، انظر: «الأعلام» ٣٠/٥.

(٧) طبع في النجف بالعراق، سنة ١٣٤٥هـ.

(٨) انظر «تأسيس التقديس» لابن بطين ص ٢، ٣.

(٩) انظر بيان ذلك والرد عليه من خلال كتاب «منهاج التأسيس» للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن

العلم<sup>(١)</sup>، كما مدحه ابن منصور - كما تقدم -.

وتنظر عداوته في كتابه المسمى: «صلاح الإخوان من أهل الإيمان وبيان الدين في تبرئة ابن تيمية وابن القيم»<sup>(٢)</sup> حيث ضم كتابه نقولاً متعددة لابن تيمية وابن القيم حرفاً وغلط في فهمها متعبداً هذا التحريف والتلبيس ليقرر بها جواز الاستغاثة بالموتى ودعائهم.

وله كتاب آخر سماه «المنحة الوهبية في رد الوهابية»<sup>(٣)</sup> أكد فيه أن للموتى حياة في قبورهم مثلاً ما كان لهم حياة الدنيا، وأن لهم شعور وإحساس كالأحياء، ويقرر ذلك بمختلف الدعاوى، والأقوال، ليتوصل من هذا التقرير إلى تجويز الاستغاثة بهم ودعائهم كالأحياء تماماً.

وله رسالة ثالثة في الرد على العلامة محمود الألوسي في مسألة التوسل<sup>(٤)</sup>.

وألف محمد بن عبد الوهاب بن داود الهمданى<sup>(٥)</sup> (ت ١٣٠٣ هـ) كتاباً سماه: «إذهاق الباطل في رد شبه الفرق الوهابية»<sup>(٦)</sup>، ولا يزال مخطوطاً - والله الحمد - وهو يزيد عن مائة ورقة، وغالب موضوعات الكتاب تدور حول تجويز الاستغاثة بالموتى وطلب الحاجات منها، وإباحة طلب الشفاعة من الأموات، والبحث على الغلو في المشاهد والقبور ...

وكتب جعفر النجفي<sup>(٧)</sup> (ت ١٣٠٣ هـ) مؤلفاً بعنوان «منهج الرشاد لمن أراد السداد»<sup>(٨)</sup>، وكان سبب تأليفه هو اطلاعه على كتاب من عبد العزيز بن سعود - كما ذكر ذلك في مقدمة كتابه -، فصنف هذا الكتاب، مقلداً أسلافه في تجويز الاستغاثة بالأموات وسؤالهم المدد، وطلب الشفاعة منهم، ونحو ذلك، فكل ذلك جائز مادام أن فاعله يعتقد أن الله هو الفاعل المختار - على حد زعم النجفي وأسلافه -.

---

= حسن. و«تنمية المنهاج» للألوسي.

(١) انظر: رسالة الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن لأهل عنيزة معانياً لهم على إكرام داود بن جرجيس. «الدرر السننية»، ٣٢٩/٩.

(٢) طبع في الهند (بنيابي) سنة ١٣٠٦ هـ.

(٣) طبع أكثر من طبعة منها طبعة ببنيابي ١٣٠٥ هـ، وطبعة استانبول سنة ١٤٠٣ هـ.

(٤) طبعت مع كتابه «صلاح الإخوان».

(٥) هو إمامي من كاظمة بالعراق، له عدة كتب، انظر: «الأعلام»، ٢٥٨/٦.

(٦) حصلت على صورة منه عن طريق دارة الملك عبد العزيز.

(٧) هو جعفر بن الحسين، إمامي، دفن بالنجف له عدة مؤلفات. انظر: «الأعلام»، ١٢٤/٢.

(٨) طبع في النجف بالعراق سنة ١٣٤٢ هـ.

وفي تونس صنف المدعو أبو الفداء إسماعيل التميمي<sup>(١)</sup> (ت ١٢٤٨هـ) مجلداً سماه «المنح الإلهية في طمس الضلال الوهابية»،<sup>(٢)</sup> وهو مخطوط تصل أوراقه إلى تسعين ورقة.

وكتب أحمد سعيد السرهدني النقشبendi<sup>(٣)</sup> (ت ١٢٧٧هـ) رسالة بعنوان «الحق المبين في الرد على الوهابيين».

ومع بداية الدولة السعودية الثالثة (١٣١٩هـ)، ظهر خصوم جدد بعد زوال أسلافهم، نذكر بعضاً منهم مع مؤلفاتهم - حسب ترتيب وفياتهم - وبياناً: فكتب إبراهيم السنودي<sup>(٤)</sup> في مصر (ت بعد ١٣٢٦هـ) مصنفاً في مجلدين بعنوان «سعادة الدارين في الرد على الفرقتين الوهابية ومقلدة الظاهرية»<sup>(٥)</sup>.

وألف المدعو مختار أحمد باشا المؤيد<sup>(٦)</sup> من الشام (ت ١٣٤٠هـ) رسالة سماها «جلاء الأوهام عن مذاهب الأئمة العظام»<sup>(٧)</sup>.

وكتب مصطفى بن أحمد بن حسن الشطي<sup>(٨)</sup> من الشام (ت ١٣٤٨هـ) رسالة بعنوان «النقول الشرعية في الرد على الوهابية»<sup>(٩)</sup>.

أما يوسف النبهاني<sup>(١٠)</sup> من بيروت (ت ١٣٥٠هـ) فله كتاب بعنوان «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق»<sup>(١١)</sup> تضمن الطعن في الوهابيين وأبن تيمية وغيرهم،

(١) فقيه مالكي، من دعاة الحكومة العثمانية، له رسائل وفتاوی، انظر: «الأعلام» ٣٢٦/١، «معجم المؤلفين» ٢٦٣/٢.

(٢) حصلت على صورة خطية منه عن طريق معهد المخطوطات بالكويت، وانظر مناسبة تأليف هذا الكتاب من تاريخ ابن أبي الضيف ٦٤/٣.

(٣) أحمد سعيد، صوفي، ولد سنة ١٢١٣هـ، انظر: «معجم المؤلفين» ٢٣٢/١.

(٤) إبراهيم بن عثمان السنودي الأزهري، له مؤلفات، انظر: «الأعلام» ٥٠/١، «معجم المؤلفين» ٥٧/١.

(٥) طبع في مصر سنة ١٣١٩هـ.

(٦) ولد مختار في دمشق سنة ١٢٣٧هـ، وتوفي بها، زار المدينة ومصر، له مؤلفات، انظر: «الأعلام» ١٩١/٧.

(٧) طبع في دمشق ١٣٣٠هـ.

(٨) ولد سنة ١٢٧٢هـ، حلبي صوفي، ولد التدريس والقضاء.

انظر: «النعت الأكم» (ومع الزيادات) ص ٤١٣.

(٩) طبعت ضمن رسائل ضد الدعوة السلفية، في مصر، أكثر من طبعة.

(١٠) يوسف بن إسماعيل النبهاني، عمل في القضاء والصحافة، له عدة كتب، كما أن له نظم، يقول عنه محمد رشيد رضا: كتبه مملوقة بالروايات الموضوعة والمنكرة وكان يروج كتبه لكي يمهد بذلك السبيل ادعاء المهدية لنفسه، انظر: «الأعلام» ٢١٨/٨، «المغار» ١٣، ج ١٠، ص ٧٩٧.

(١١) طبع في مطبعة الحلبي بمصر.

لأنهم منعوا الاستغاثة بالموتى.

ونظم القصيدة المسمة «الرائية الصغرى»<sup>(١)</sup> في الافتاء على الوهابيين.

وكتب جميل صدقي الزهاوي<sup>(٢)</sup> أحد شعراء العراق (ت ١٣٥٤ هـ) كتاباً سماه «الفجر الصادق في الرد على منكري التوسل والكرامات والخوارق»<sup>(٣)</sup> فالشاعر الزهاوي يذكر على الوهابيين تحريمهم الاستغاثة بالأموات وتحريم الغلو فيهم.

وفي الشام - أيضاً - كتب محمد عطاء الكسم<sup>(٤)</sup> (ت ١٣٥٧ هـ) رسالة بعنوان «الأقوال المرضية في الرد على الوهابية»<sup>(٥)</sup>.

وأما يوسف الدجوي<sup>(٦)</sup> من مصر (ت ١٣٦٥ هـ) فقد حشى مجلة نور الإسلام بمقالات متعددة<sup>(٧)</sup> يطعن فيها بعقيدة السلف الصالح التي دعا إليها أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

وأما محسن الأمين العاملبي<sup>(٨)</sup> أحد شيعة العراق (ت ١٣٧١ هـ) فله كتاب بعنوان «كشف الارتباط في أتباع محمد بن عبد الوهاب»<sup>(٩)</sup> كما أن لأحمد بن داود بن جرجيس<sup>(١٠)</sup> (ت ١٣٦٧ هـ) من العراق، رسالة بعنوان «المواهب الرحمانية في الرد على الوهابية».

(١) طبعت عدة مرات.

(٢) ولد الزهاوي سنة ١٢٧٩ هـ في بغداد، وتوفي بها، تقلب في عدة مناسب، له عدة كتب ومقالات. يقول محمد رشيد رضا عنه: سمعت من كثير من الذين عرفوا الزهاوي في الأستانة أنه محدث لا يدين بدين وقد تهجم الزهاوي على الشريعة الإسلامية وطعن فيها..

انظر: «الأعلام» ١٣٧/٢، «المغار» ١٣٢، ج ١١ ص ٨٤١، أم القرى ٤٠٣.

(٣) طبع في مصر سنة ١٣٢٣ هـ، وطبع أخيراً في استانبول بتركيا.

(٤) قفيه حنفي، ولد بدمشق وتوفي بها، كان مقيناً لسوريا، وله مؤلفات.

انظر: «معجم المؤلفين» ١٠/٢٩٣.

(٥) طبعت في المطبعة العمومية بمصر سنة ١٩٠١ م.

(٦) من علماء الأزهر، ولد في إحدى قرى مصر سنة ١٢٨٧ هـ، له عدة كتب.

انظر: «الأعلام» ٢١٦/٨.

(٧) انظر: مجلة نور الإسلام ١ ص ٥٨٨ - ٥٩١، ٢ ص ٢٩ - ٣٧، ١٣١ - ٢٨٢، ٨٩٠ - ٨٩٠، ٥٢٧ - ٥١٩، ٢٦٠ - ٢٥٥ ص ٤.

(٨) من مجتهدي الإمامية، ولد في إحدى قرى العراق سنة ١٢٨٢ هـ، وتوفي بدمشق، له عدة مؤلفات، انظر: «الأعلام» ٢٨٧/٥.

(٩) طبع بدمشق سنة ١٣٤٦ هـ، وأعاد ابنه طبعه - مع زيادات - سنة ١٩٦٢ م.

(١٠) متصرف، عمل مدرساً، وزيراً، واشتغل بالوعظ، له رسائل.

انظر: «الأعلام» ١٢٣/١.

وطعن محمد جميل الشطي<sup>(١)</sup> (ت ١٣٧٩هـ) من الشام في الوهابية في كتابه: «الوسيط بين الإفراط والتغريط» وكتب حسن الطباطبائي<sup>(٢)</sup> من العراق (ت ١٣٨٠هـ) مصنفاً سماه «البراهين الجلية في تشكيكات الوهابية»<sup>(٣)</sup>، دافع فيه عن الإمامية، وطعن في الوهابية وعقائدهم.

ومن الكتابات المعاصرة التي ناهضت الدعوة السلفية، ما كتبه حسن بن حسن خزبك<sup>(٤)</sup>، فله رسالة بعنوان «المقالات الوفية في الرد على الوهابية»<sup>(٥)</sup>. وصنف مصطفى الكريمي<sup>(٦)</sup> رسالة «الستينين في الرد على المبتدعين الوهابيين»<sup>(٧)</sup>.

وألف عبد القادر الاسكندراني<sup>(٨)</sup> من دمشق الشام رسالة بعنوان «النفحۃ الزکیۃ» في الرد على شبه الفرقۃ الوهابیۃ<sup>(٩)</sup>.

ثم جاء المدعو محمد توفيق سوقیه من الشام<sup>(١٠)</sup> فكتب ما أسماه «تبیین الحق والصواب بالرد على اتباع ابن عبد الوهاب»<sup>(١١)</sup>.

وكتب محمد بن أحمد نور<sup>(١٢)</sup> من السودان رسالة في الطعن على عقائد الوهابيين<sup>(١٣)</sup>، كما كتب الشیعی المعاصر محمد جواد مغنية رسالة بعنوان «هذه هي الوهابیۃ»<sup>(١٤)</sup>، وجمع محمد الطاهر يوسف بعض الأقوال الكاذبة والنقول المتردية في كتاب سماه «فوة الدفاع والهجوم» ردأً على الدعوة السلفية وكذلك مالک بن داود<sup>(١٥)</sup>

(١) ولد بدمشق سنة ١٣٠٠هـ، له مؤلفات في الأدب والتاريخ اشتغل بالقضاء والإفتاء.  
انظر: «النتع الأكمل» ص ٤٣١.

(٢) لم أتعثر له على ترجمة، وكان معاصرأً للشيخ ابن سحمان (ت ١٣٤٩هـ) حيث رد عليه بكتاب - لا يزال مخطوطاً - سماه «الحجج الواضحة الإسلامية».

(٣) طبعت عدة مرات.

(٤) لم أتعثر له على ترجمة، وقد قرر ظرف كتابه يوسف الدجوی (ت ١٣٦٥هـ).

(٥) طبعت ضمن رسائل ضد الدعوة السلفية أكثر من طبعة.

(٦) لم أتعثر على ترجمة لم مؤلفها.

(٧) طبعت هذه الرسالة في مصر.

(٨) لم أتعثر له على ترجمة، وكان معاصرأً للشيخ محمد بن علي بن تركي (ت ١٣٨٠هـ) حيث رد عليه.  
انظر: «النفحۃ على النفحۃ» ص ٢، ٣.

(٩) لم أتعثر له على ترجمة.

(١٠) طبعت في دمشق، وقد نقد محمد رشید رضا هذین الكتابین - الآخرين في مجلة المغارم ٢٤، ح ٤، ص ٣٢٠.

(١١) لم أتعثر له على ترجمة.

(١٢) انظر الرد على هذا الكتاب: تتمیر أباطیل محمد بن أحمد نور للشيخ صالح بن أحمد.

(١٣) طبعت عام ١٩٦٤م.

(١٤) مدير مدرسة بأحد مدن مالي، انظر خاتمة كتابه المذكور.

من بلاد مالي ألف كتاباً سقىماً بعنوان فضفاض «الحقائق الإسلامية في الرد على المزاعم الوهابية»<sup>(١)</sup>.

ومن أشد الخصوم المعاصرين - الآن - عداوة ومحاربة الدعوة السلفية حسين حلمي بن سعيد ايشيق<sup>(٢)</sup> من استانبول بتركيا، وهو صاحب مكتبة تقوم بطبع ونشر الكتب المناوئة للدعوة السلفية التي جدها الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ويوزعها إلى سائر الأقطار وبالمجان، وهذه الكتب إما باللغة العربية، أو الفارسية، أو الانجليزية وغيرها من اللغات، فكثيراً من كتب المناوئين أعاد طباعتها عدة مرات وإرسالها إلى مختلف البلاد، كما أنه له كتب باللغة التركية، وبعضها مترجم إلى العربية تحوي الطعن والتجريح في الدعوة السلفية.

ومما يجدر التنبية عليه أن كتبه ومطبوعات مكتبه لها رواج وانتشار في بلاد المسلمين، وهذا ظاهر من خلال الخطابات من بعض الأفراد والمؤسسات التعليمية التي تبدي مشاعرها وشكرها العميق لهذه الكتب المهداة إليهم، والاعتراف بخطر الوهابية ووجوب محاربتها، وهذه الرسائل تكون مدونة في آخر الكتب التي يقوم بطبعها.

وليس المراد من إيراد تلك المؤلفات المناوئة<sup>(٣)</sup> هو الحصر، وإنما قصدت من ذلك توضيح وبيان هذه الحملة الشرسة ضد الدعوة السلفية، ومدى الكثرة الهائلة لتلك المؤلفات، وسعة انتشارها ورواجها، ليكون ذلك دافعاً من أجل أن يتوقف حملة عقيدة السلف، فيحرصوا على مواجهة تلك المؤلفات ويبذلوا جهودهم في نصرة معتقدهم الصحيح.

وأما عن موقف علماء الدعوة من تلك المؤلفات المناوئة، فهم - رحمهم الله جمِيعاً - مع انشغالهم بالغزو والجهاد في سبيل الله، وتوليهم القضاء والفتيا وتعليم الناس، مع ذلك الانشغال فقد دافعوا عن الدعوة السلفية فكتبوا المؤلفات المتعددة في

(١) طبع لأول مرة سنة ١٤٠٣ هـ في تركيا.

(٢) ولد حسين حلمي ايشيق سنة ١٩٠٥ م، التحق بالدراسة العسكرية، واشتغل بالسياسة، والتزم بالطريقة النقشبندية، يمتلك صحيفة يومية ولها نشرات دورية، ويمتلك مكتبة الحقيقة في استانبول، يحرص على طبع الكتب - وبمختلف اللغات - التي تناهض الدعوة السلفية الوهابية، له شطحات وانحرافات متعددة. عن دراسة كتبها الشيخ: إسماعيل بن عتيق حول هذا الرجل وشيء من فكره (غير منشورة).

(٣) لمعرفة مؤلفات مناوئة أخرى:

- انظر: فهرست المطبوعات العراقية (١٨٥٦ - ١٩٧٢) ١٦٨/١ - ١٧٣ .

- انظر: فهرس الخزانة التيمورية ٣/٤ - ١٤٠ .

دحص أكاذيب الخصوم، والجواب عن شبهاهم ومناظرهم ومناقشتهم - وسنورد طرفاً من تلك المؤلفات فيما يلي:

كان الشيخ الإمام من أوائل الذين كتبوا الردود ضد تلك المؤلفات المناوئة، فقد كتب جواباً مفصلاً شافياً في الرد على رسالة أخيه سليمان<sup>(١)</sup>، كما أن الرسائل الشخصية للشيخ قد تضمنت مختلف الردود، وأنواع الأجوبة على دعاوى المناوئين ورسائدهم.

وكتب الشيخ أحمد بن مانع<sup>(٢)</sup> (ت ١١٨٦هـ) وهو أحد تلاميذ الشيخ الإمام رسالة رد بها على عبد الله المويس أحد خصوم الدعوة، وكان المويس يثبط الناس عن صلاة الجمعة ويهون أمرها، فكتب الشيخ أحمد بن مانع هذا الرد موضحاً وجوب صلاة الجمعة بالأدلة، ومدافعاً عن الشيخ ودعونه بالبراهين الواضحة الدامجة<sup>(٣)</sup>.

كما كتب محمد بن غيوب ومحمد بن عيدان<sup>(٤)</sup> - وهما من تلاميذ الشيخ الإمام - إلى المويس رسالة ينصحانه ويدعوانه إلى اتباع العقيدة السلفية<sup>(٥)</sup>. وكتب كل من الشيخ محمد بن علي بن غريب<sup>(٦)</sup> (ت ١٢٠٩هـ)، والشيخ حمد بن معمر<sup>(٧)</sup> (ت ١٢٢٥هـ)، والشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب<sup>(٨)</sup> (ت ١٢٤٢هـ) كتاباً نفيساً بعنوان «التوسيع عن توحيد الخالق في جواب أهل العراق»<sup>(٩)</sup> وقد طبع كتاب

(١) سمي هذا الجواب فيما بعد بـ«مفید المستفید في حکم تارک التوحید»، وقد أورد ابن غنام هذه الرسالة بدون هذا العنوان، كما أن الشيخ عبد الرحمن بن حسن نقل من هذه الرسالة ولم يذكرها بهذا الاسم كما جاء في « الدرر السنیة »، ٢٠١/٩.

(٢) هو أحمد بن مانع بن إبراهيم التميمي، من بلدة أشیقر، توفي في الدرعية سنة ١١٨٦هـ.  
انظر: «علماء نجد»، ١٨٢/١.

(٣) انظر: «علماء نجد»، ١٨٢/١، ١٨٣.

(٤) لم أتعذر لها على ترجمة.

(٥) انظر: «علماء نجد»، ٦٠٦، ٦٥٥/٢.

(٦) أحد تلاميذ الشيخ الإمام، وقد تزوج بنت الشيخ، وتلاميذه من كبار علماء نجد، توفي مقتولاً سنة ١٢٠٩هـ.  
انظر: «علماء نجد»، ٩١٥/٣.

(٧) من كبار علماء نجد، تعلم في الدرعية، ثم درس بها، بعثه الإمام عبد العزيز الأول سنة ١٢١١هـ إلى مكة ليناظر علمائها، وقد ظهر عليهم وأذعنوا لحجته، وعيشه سعود الكبير رئيساً لقضاء مكة، توفي بمكة.  
انظر: «علماء نجد»، ٢٣٩/١، «مشاهير علماء نجد» ص ٢٠٢.

(٨) ولد في الدرعية سنة ١١٦٥هـ، بُرِزَ في عدة علوم، له رسائل مفيدة، وعرف بالشجاعة، وأبناؤه علماء، توفي في مصر حين نقل إليها.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٤٨، «علماء نجد» ص ٤٨/١.

(٩) الذي دفعني إلى نسبة هذا الكتاب إلى هؤلاء العلماء الثلاثة هو أنني عثرت على تعليق خطى كتبه الشيخ سليمان الصنيع رحمة الله على نسخته، ذكر أن هؤلاء هم مؤلفوا الكتاب، ونقل ذلك عن الشيخ محمد بن

«الوضيغ عن توحيد الخلاق في جواب أهل العراق»<sup>(١)</sup> وهو رد على عبد الله الراوي<sup>(٢)</sup> - من العراق - فإنه لما بلغت رسائل الشيخ الإمام - في أواخر القرن الثاني عشر - الوزير سليمان باشا الكبير، كتب عبد الله الراوي ردًا عليها..<sup>(٣)</sup> فكان كتاب «الوضيغ» جواباً عن ذلك الرد.

ودافع حسين بن غنام الإحسائي (ت ١٢٢٥هـ) مؤرخ نجد عن شيخه محمد بن عبد الوهاب، وكتب قصيدة في الرد على محمد بن فiroz<sup>(٤)</sup>.

وقد تضمنت رسائل الشيخ حمد بن ناصر بن معمر ردوداً كثيرة وأجوبة نافعة ضد مؤلفات المناوئين ورسائلكم، منها: «النبذة الشريفة النفيسة في الرد على

= عبد اللطيف وابن مانع، فليس الكتاب من تأليف الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ويؤيد ما ذكره الصنيع الأمور التالية:

- ١ - أن البسام في «علماء نجد» ٩١٦/٣ نفى نسبة الكتاب للشيخ سليمان وأثبته لابن غريب المذكور.
- ٢ - جاء في ترجمة الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب في « الدرر السننية » ٤٤/١٢ : (وله مشاركة في كتاب الوضيغ).

كما ذكر القاضي في «روضة السنين» ٣٢٣/١ أن من مؤلفات الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب كتاب «الوضيغ عن توحيد الخلاق».

٣ - وذكر الشيخ فوزان الساقي في كتابه «البيان والإشمار» ص ٥ أن كتاب «توحيد الخلاق في أجوبة العراق» من مؤلفات الشيخ حمد بن ناصر بن معمر.

وبهذا يعلم أن كتاب «الوضيغ» قد اشتراك فيه هؤلاء الثلاثة الأعلام، وما يجدر التنبيه عليه أن الشيخ الصنيع نكر محمد بن علي بن غريب باسم أحمد بن محمد بن غريب، ولم أعتبر على ترجمة بهذا الاسم، فلعله خطأ أو تصحيف من الشيخ الصنيع.

وفي تعليق الشيخ عبد الرحمن بن عبد اللطيف آل الشيخ على كتاب «عنوان المجد»، نكر - رحمة الله - أن الشيخ محمد بن علي بن غريب من المخالفين للدعوة (انظر: «عنوان المجد»)، وربما كان هذا الحكم ناشئاً عن التأثر بمخطوطة «السحب الوابلة»، لأن ابن حميد زعم أن ابن غريب كان موافقاً لدعوة الشيخ الإمام في الظاهر، ومخالفًا لهم في الباطن، ولا يستغرب الكذب من ابن حميد، خاصة وأنه كذب بنفس الأسلوب السابق، وفي نفس الصفحة (انظر: «السحب الوابلة»، ٧٠٠، ٧٠١) على الشيخ عبد العزيز بن محمد - سبط الشيخ الإمام - فزعم أنه لم تدخل الدعوة في قلبه، بل إن ابن حميد قد افترى أشد وأشنع - مما نقلناه عنه - على الشيخ الإمام.

مع الإشارة إلى أن ابن حميد نكر ابن غريب باسم «عبد الله بن غريب»، والمتذكر في «عنوان المجد» ١٣٣/١، أنه محمد بن غريب، وهو الذي صحح صاحب «مشاهير علماء نجد» ص ٢١٢، وهو الذي أثبته ابن بسام في كتابه «علماء نجد» ٩١٥/٣، والله أعلم.

(١) طبع الكتاب في مصر سنة ١٣١٩هـ بالمطبعة الشرقية، وأعيدت طباعته أخيراً في الرياض سنة ١٤٠٤هـ.

(٢) لم أعتبر له على ترجمة.

(٣) انظر: ذكرى أبي الثناء الألوسي ص ٣٤ ، ٣٥ .

(٤) وتبلغ أبياتها ستة وسبعين بيتاً.

انظر: «تاريخ ابن غنام»، ط أبي بطين ١٩٠٢ - ١٩٢ .

القبوريين<sup>(١)</sup> وكذلك رسالة «الفواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب»<sup>(٢)</sup> وغيرها.

وكتب الشيخ عبد العزيز بن حمد<sup>(٣)</sup> (ت ١٤٤٠ هـ) سبط الشيخ الإمام جواباً بينما عن الرسالة المسماة «المسائل الشرعية إلى علماء الدرعية»<sup>(٤)</sup>.

وسطر الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب كتاباً مهماً في رد دعاوى الشيعة بعنوان «جواب أهل السنة النبوية في نقض كلام الشيعة والزيدية»<sup>(٥)</sup> وهذا الكتاب رد على بعض علماء الزيدية فيما اعترض به على دعوة التوحيد.

وكتب أحمد بن محمد الكتلاني مؤلفاً نافعاً دافع فيه عن عقيدة الشيخ الإمام، ورد دعاوى الخصوم وأكاذيبهم، وسمى الكتاب بـ«الصيib المطالب في كشف شبه ابن كمال»<sup>(٦)</sup>.

وأما الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين (ت ١٤٨٢ هـ) مفتى الديار النجدية – آنذاك – فله كتاب نفيس ردّ فيه على دعاوى داود العراقي، واسم الكتاب «تأسيس التقديس في الرد على داود بن جرجيس»، وهو كتاب طويل وقد سبق هذا الكتاب رد موجز سماه بعض تلاميذ الشيخ أبو بطين «الانتصار»<sup>(٧)</sup>.

وكتب الشيخ محمد بن ناصر الشريف التهامي اليمني (ت ١٤٨٣ هـ) ردّاً مفصلاً وجواباً مقنعاً عن دعاوى ابن جرجيس، واسم كتابه: «إيقاظ الوستان على بيان الخل الذي في صلح الإخوان».

وأما الشيخ عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب (ت ١٤٨٥ هـ) فمن أشهر ردوده، رده على داود، وهو الكتاب المسمى بـ«القول الفصل النفيس في الرد على

(١) وقد طبعت ضمن «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٥٩٢، وكذا «الدرر السننية» ٩/٣ كما طبعت مستقلة، وهي عبارة عن أجوبة على أسئلة محمد بن أحمد الحفظي اليمني.

(٢) وقد طبعت عدة مرات، وهي في الحقيقة إجابة عن أسئلة علماء مكة الذين ناظرهم الشيخ حمد بن معمر سنة ١٤١١ هـ.

(٣) سبط الشيخ الإمام، تولى قضاء الدرعية، وبعد سقوطها، وتولى القضاء في عنزة، ثم في سوق الشيوخ في العراق، وتوفي بها.

(٤) وقد طبعت ضمن «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٥٦٤، وسميت بـ«الأجوبة السننية على الأسئلة الحفظية». انظر: «مجموعة الرسائل» ٤/٤٥٨.

(٥) وقد طبعت هذه الرسالة ضمن «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٤٧، ثم طبعت مستقلة.

(٦) سبق الحديث عن الكتاب ومؤلفه.

(٧) انظر كتاب «تأسيس التقديس»: ص ٣، ٦٣.

داود بن جرجيس<sup>(١)</sup>، وله رسائل متعددة وكثيرة في الرد على عثمان بن منصور، وله رسالة بعنوان «المورد العذب للزلال في كشف شبه أهل الضلال»<sup>(٢)</sup> وهي رد على مفتريات رجل من أهل الخرج، وله رد على ابن حميد صاحب «السحب الوابلة» بعنوان «بيان المحجة في الرد على اللجة»<sup>(٣)</sup>، حيث أن ابن حميد دافع عن الأبيات الشركية في بردة البوصيري، ورد على جواب شيخه الشيخ أبي بطين رحمة الله لما أجاب بما هو حق عن تلك الأبيات، ومن ثم كتب الشيخ عبد الرحمن بن حسن هذا الجواب النافع.

وقد ردَّ الشيخ عبد الرحمن بن حسن بقصيدة شعرية على قصيدة ابن منصور التي مدح فيها داود وحثه على مناهضة أئمة الدعوة<sup>(٤)</sup>.

كما كتب - أيضاً - الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن مانع<sup>(٥)</sup> (ت ١٢٨٧ هـ) قصيدة راداً على ابن منصور، ومنتصرأً للعقيدة السلفية<sup>(٦)</sup>.

(١) تعددت أسماء هذا الكتاب، منها:

«الرد النفيسي على شبهات ابن جرجيس».

«تأسیس انتقادی فی الرد على داود بن جرجيس».

اكتشف ما ألقاه إيلیس من البهيج والتلبيس على قلب داود بن جرجيس».

انظر: مجلة الدارة س٥، ع٤، ص٩١، مقال «آثار الشيخ عبد الرحمن بن حسن» لأحمد الحكمي.

ويبدو - والله أعلم - أن للتلמיד والابتداع دور في إنشاء تلك الأسماء، فيلاحظ أن بعض أئمة الدعوة

يكتب ردًا أو جواب بلا عنوان مختار، فنأتي من بعده ويأخذ له عنوانًا يناسب محتوى ذلك الكتاب، وهذا

أمر ظاهر في رسائل أئمة الدعوة، فمثلاً جواب الشيخ الإمام على أخيه سليمان سمي بـ«مفید المستفید

في حکم تارک التوحید»، والرد الموجز الذي كتبه أبو بطين جواباً على شبہات داود بن جرجيس، سماه

بعض تلاميذ أبو بطين بـ«الانتصار» كما ذكر ذلك في مقدمة كتابه «تأسیس التقییس».

كما أن الشيخ عبد اللطیف حين كتب الرد المختصر على ابن جرجيس، لم يذكره باسم المطبوع الآن

«دلائل الرسوخ في الرد على المنفوج» أو «تحفة الطالب والجليس في الرد على ابن جرجيس»، يقول

الشيخ عبد اللطیف فی «منهاج التأسیس» - وهو الرد المطول على داود - :

(وقد كتبنا فيما تقدم من الرد المختصر..) ص ٢٣٧، ثم ذكر كلاماً مطابقاً لما ذكره في «دلائل الرسوخ»

- الرد المختصر - ص ٩٣.

كما أن جوابه على شبہات الصحاف سمي بـ«الإتحاف في الرد على الصحاف».

(٢) طبع ضمن «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٢٨٩ - وطبع مستقبلاً.

(٣) اللجة: لقب لابن حميد، انظر: «مجموعة التوحید»، ط آل ثاني، ص ٤٣٥.

(٤) انظر: «علماء نجد» ٣/٦٩٦.

(٥) ولد في شقراء، وطلب العلم في الرياض، ولاه الإمام فیصل قضاة القطیف، له رسائل وقصائد. توفي بالإحساء.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٢٣٩، «علماء نجد» ٢/٤١٩.

(٦) انظر: «علماء نجد» ٣/٦٩٧.

وقد تعددت مؤلفات الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن (ت ١٢٩٢هـ) في الرد على مفتريات الخصوم وشبهاتهم، فكتب رداً مختصراً على داود سمي بـ«دلائل الرسوخ في الرد على المنفوخ»<sup>(١)</sup>، ثم أتبعه برد مطول بعنوان «منهاج التأسيس والتقديس في الرد على داود بن جرجيس»<sup>(٢)</sup>.

وأما ردوده على ابن منصور، فقد كتب رحمه الله كتاباً قيماً بعنوان «مصباح الظلام في الرد على من كذب الشيخ الإمام»<sup>(٣)</sup>، وكتب الشيخ عبد اللطيف رسائل أخرى متعددة في بيان تلبيس ابن منصور ورد كيده<sup>(٤)</sup>.

كما أن له قصيدة يرد بها على قصيدة ابن منصور التي يمدحه بها داود العراقي<sup>(٥)</sup> وللشيخ عبد اللطيف قصيدة تبلغ ثلاثة وتسعين بيتاً في الرد على البولاقي المصري الذي كتب قصيدة عارض فيها منظومة الأمير الصناعي في مدحه للشيخ محمد<sup>(٦)</sup>.

وقد زخرت رسائل الشيخ عبد اللطيف بالحجج الدامغة والردود النافعة على دعاوى المناوئين ومؤلفاتهم.

ونظم الشيخ عبد العزيز بن حسن الفضلي<sup>(٧)</sup> (ت ١٢٩٩هـ) قصيدة يرد بها على ابن منصور لما مدح شيخه داود العراقي<sup>(٨)</sup>.

وكتب الشيخ صالح بن محمد الشترى<sup>(٩)</sup> كتاباً مفيداً في الرد على دحلان واسمه «تأييد الملك المنان في نقض ضلالات دحلان»<sup>(١٠)</sup>.

وكذلك الشيخ حمد بن عتيق<sup>(١١)</sup> (ت ١٣٠١هـ) نظم قصيدة في الرد على

(١) طبع - أولاً - سنة ١٣٠٥هـ، ثم طبع ضمن «الدرر السننية» ٢٨٧/٩.

(٢) طبع مرتين: الأولى في الهند، والأخرى في مصر.

(٣) طبع ثلاط مرات: في الهند، ثم مصر، وأخيراً في الرياض.

(٤) انظر: «الدرر السننية» الجزء التاسع (مختارات الردود).

(٥) انظر: «الدرر السننية» ٣٤٩/٩.

(٦) انظر: «الدرر السننية» ٣٧٤/٩.

(٧) ولد في بلدة ملهم، عرف بسرعة البت في القضايا، له مراسلات علمية مع بعض العلماء. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٢٤٢، «علماء نجد» ٤٣٨/٢.

(٨) انظر: «علماء نجد» ٦٩٧/٣.

(٩) لم أعثر له على ترجمة، وهو من تلاميذ الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، وبينهما مراسلات علمية.

(١٠) وهو لا يزال مخطوطاً في المكتبة السعودية.

(١١) ولد الشيخ حمد في الزلفى سنة ١٢٢٧هـ، وطلب العلم في الرياض، تولى القضاء في عدة بلدان، له عدة مؤلفات، توفي في الأفلاج. انظر: «علماء نجد» ٢٢٨/١، «مشاهير علماء نجد» ص ٢٤٤.

ابن منصور<sup>(١)</sup> . وللشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن<sup>(٢)</sup> (ت ١٣١٩هـ) رد على أمين بن حش الشعبي البغدادي<sup>(٣)</sup> .

وألف العالم الهندي محمد بشير السهسواني (ت ١٣٢٦هـ) كتابه القم في الرد على أباطيل دحلان، وسماه «صيانت الإنسان عن وسوسه دحلان»<sup>(٤)</sup> .

وما الشيخ حسين بن حسن بن حسين بن علي بن حسين بن محمد بن عبد الوهاب<sup>(٥)</sup> (ت ١٣٢٩هـ) فقد أنشأ قصيدة رائية تبلغ سبعين بيتاً في الرد على أمين بن حش،<sup>(٦)</sup> كما أن له قصيدة تصل إلى مائة بيت في الرد على النبهاني<sup>(٧)</sup> .

وسيطر الشيخ إبراهيم بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن<sup>(٨)</sup> (ت ١٣٢٩هـ) قصيدة تبلغ أبياتها أربعة وتسعين بيتاً في الرد على أمين بن حش البغدادي<sup>(٩)</sup> .

وكتب الشيخ أحمد بن إبراهيم بن عيسى<sup>(١٠)</sup> (ت ١٣٢٩هـ) ردوداً كثيرة على المخالفين للعقيدة السلفية التي جدها الشيخ الإمام، منها كتاب بعنوان «الرد على شبهات المستعينين بغير الله»<sup>(١١)</sup> ، وكتاب «الرد على ما جاء في خلاصة الكلام من الطعن على الوهابية والافتراء لدحلان»<sup>(١٢)</sup> ، كما أن له قصيدة رد بها قصيدة ابن

(١) انظر: «علماء نجد» ٦٩٧/٣.

(٢) ولد بالرياض سنة ١٢٧٦هـ، وتعلم بها، ثم طلب العلم في الهند، له رسائل. توفي بالرياض. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٢٢، «علماء نجد» ٢٠٥/١٠.

(٣) انظر: «الدرر السننية» ٤٠٦/٩.

(٤) طبع الكتاب في عهد المؤلف منسوباً إلى الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن بن عبد الرحيم السندي، ثم طبع - بعده - منسوباً إليه عدة طبعات..

(٥) ولد بالرياض سنة ١٢٨٤هـ، وتعلم بها، له مؤلفات، كما أن له شعر، نزح إلى عمان، وسكن في جزيرة زعاب وتوفي بها. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٢٧، «علماء نجد» ٢١٩/١.

(٦) ، (٧) انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٢٧، ١٢٨.

(٨) ولد بالرياض سنة ١٢٨٠هـ، وتعلم بها، له فتاوى وتلاميد. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ١٢٥، «علماء نجد» ١٢٦/١.

(٩) انظر: «علماء نجد» ١٢٧/١.

(١٠) ولد بشقراء سنة ١٢٥٣هـ، وطلب العلم في الرياض، ومارس التجارة، له مؤلفات، من أهمها شرح نونية ابن القمي، وله تلاميد، وتولى القضاة. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٢٦٠، «علماء نجد» ١٥٥/١.

(١١) ذكر ابن عيسى في مقدمة هذا الكتاب أنه رد على كتاب «أنموذج الحقائق» ولم يذكر مؤلفه، وصاحب كتاب «مشاهير علماء نجد» والبسام يذكر أن هذا الكتاب - الرد على شبهات المستعينين بغير الله - رد على ابن جرجيس وقد طبع الكتاب أكثر من مرة.

(١٢) يذكر صاحب «مشاهير علماء نجد» أن هذا الكتاب مخطوط، ولم أثر عليه وقد ذكر البسام أن لابن عيسى كتاب «نهيم المباني في الرد على النبهاني».

منصور في مدحه لابن جرجيس<sup>(١)</sup> ونظم الشيخ علي بن سليمان اليوسف<sup>(٢)</sup> (ت ١٣٣٧هـ) قصيدة رد بها على النبهاني في رأيه التي افترى فيها على الوهابيين<sup>(٣)</sup>.

وكتب علامة العراق محمود شكري الألوسي (ت ١٣٤٢هـ) سفرًا نفيساً في الرد على يوسف النبهاني بعنوان «غاية الأمانى في الرد على النبهانى»<sup>(٤)</sup>، كما أتم رحمة الله كتاب « منهاج التأسيس » للشيخ عبد اللطيف، حيث أن الشيخ عبد اللطيف مات قبل أن ينته<sup>(٥)</sup>، فأكمله الألوسي بعنوان «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس رد صلح الإخوان»<sup>(٦)</sup>.

ونظم الألوسي قصيدة في الرد على قصيدة النبهاني، حيث أن النبهاني لما اطلع على غاية الأمانى، نظم قصيدة طويلة ركيكة سبّ فيها الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب وغيره من المصلحين، فرد عليه محمود بقصيدة سماها « الآية الكبرى على ضلال النبهاني في رأيه الصغرى»<sup>(٧)</sup>.

كما أن الشيخ إبراهيم بن صالح بن عيسى<sup>(٨)</sup> (ت ١٣٤٣هـ) نظم قصيدة في نحو مئتي بيت في الرد على رأيه النبهانى<sup>(٩)</sup>.

أما الشيخ سليمان بن سحمان (ت ١٣٤٩هـ) فهو صاحب القلم السيال في الرد على مؤلفات الخصوم ورسائلهم، وقد تعددت مؤلفاته وكثرت - والله الحمد - فمما كتبه في الرد على الخصوم ما يلي:

«الأسنة الحداد في الرد على علوي الحداد»، و«كشف غياب الظلام عن جلاء الأوهام» - في الرد على مختار أحمد المؤيد -، و«الصواعق المرسلة الشهابية في

(١) انظر: «علماء نجد»، ٦٩٧/٣. وللشيخ ابن عيسى رد طويل بعنوان «تنبيه النبي والغبي في الرد على المدراسي والحلبي»، طبع مع مجموعة كتب سنة ١٣٢٩هـ، بمصر.

(٢) نشأ في بغداد، وتعلم بها، وهو شاعر جيد، انظر: «علماء نجد»، ٧١٦/٣.

(٣) انظر: «علماء نجد»، ٧١٨/٣.

(٤) طبع لأول مرة منسوباً إلى (أبي المعالي الشافعى السلامى) ثم طبع بعد ذلك منسوباً إلى الألوسي عدة مرات.

(٥) حيث اشتعل الشيخ عبد اللطيف بالرد على ابن منصور، فلألف رحمه الله «مصباح الظلام»، انظر: المقدمة التي كتبها الشيخ ابن مانع لرسالة «دلائل الرسوخ»، ص. ٩.

(٦) طبع مع «المهاجر»، في مصر سنة ١٣٦٦هـ.

(٧) انظر: مقدمة كتاب «المسك الأذقر»، ص. ٢٧، «مشاهير علماء نجد»، ص. ٤٧٧.

(٨) ولد ببلدة أشیقر سنة ١٢٧٠هـ، قام رحلات متعددة، له عناية فائقة بكتابه التاريخ، توفي في عنيزه.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص. ٢٨٥، «علماء نجد»، ١١٧/١.

(٩) انظر: «علماء نجد»، ١٢٤/١.

الرد على الشبه الشامية» - في الرد على محمد عطا الكسم -، و«الضياء الشارق في رد شبهات الماذن المارق» - يعني جميل الزهاوي العراقي -، و«برئتان الشيفين الإمامين من تزوير أهل الكذب والمرين» - في الدفاع عن الشيخ الإمام والأمير الصناعي -، و«البيان المجدى لشناعة القول المجدى» - في الرد على بابصيل المكى - وغيرها<sup>(١)</sup>.

ومن آخر كتبه التي ألفها - رحمة الله - هو كتاب «الحجج الواضحة الإسلامية في رد شبهات الرافضة والإمامية» - وهو مخطوط.

وأما عن ردوده عبر القصائد الشعرية فهي كثيرة جداً، فقد نظم رحمة الله ديواناً بعنوان «عقود الجوادر المنضدة الحسان»، وغالبته ردود على أئمة الضلال الذين ناهضوا الدعوة السلفية، مثل: دحلان، والزهاوي، وشرف، والنبهاني، والعجلي وغيرهم<sup>(٢)</sup>.

ومن أشهر قصائده رأيته التي ردّ بها على رائية النبهاني، وقد بلغت أربعين بيت<sup>(٣)</sup>.

وكتب عبد الكريم بن فخر الدين رداً شافياً على دحلان، بعنوان «الحق المبين في الرد على اللهابية المبتدعين».

ونظم الشيخ ناصر بن سعود الشويمي<sup>(٤)</sup> (ت ١٣٥٠هـ) قصيدة تزيد عن أربعين بيتاً في الرد على أمين بن حنش البغدادي الذي انتصر للشرك وأهله، في قصيدة نظمها<sup>(٥)</sup>.

وكذلك الشيخ محمد رشيد رضا<sup>(٦)</sup> من مصر (ت ١٣٥٤هـ) دافع عن الدعوة السلفية في مجلته الشهير «المنار»، وحرص على نشر كتب أئمة الدعوة وطبعها، وكان من آثار دفاعه عن تلك الدعوة، ما كتبه في رسالته «السنة والشيعة أو الوهابية

(١) غالب كتب الشيخ ابن سحمان طبع في الهند أولاً، ثم أعيدت طباعته مرة أخرى.

(٢) انظر: ديوانه الطبعة الهندية، لأن الطبعة التي بعدها محرفة وناقصة.

(٣) وله أيضاً رحمة الله كتب وردود أخرى. انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٢٩٢.

(٤) ولد في شقراء عام ١٢٨٥هـ وتعلم بها، وطلب العلم في الرياض ثم صنعاء اليمن، ثم جلس للتدرис في شقراء، وتوفي بها. انظر: «علماء نجد» ٩٦١/٣.

(٥) انظر: «علماء نجد» ٩٦٤/٣.

(٦) ولد في الشام سنة ١٢٨٢هـ، وتعلم بها، مارس الصحافة وزار عدة بلدان، وعمل في السياسة، له عدة مؤلفات، توفي بالقاهرة، انظر: «الأعلام» ١٢٦/١.

والرافضة<sup>(١)</sup>، حيث ردَّ على الرافضة أعداء السلف الصالح قديماً وحديثاً.

وأما الشيخ محمد بن عثمان الشاوي<sup>(٢)</sup> (ت ١٣٥٤هـ) فله رسالة في الرد على أحد خصوم الدعوة، بعنوان «القول الأسد في الرد على الخصم الألد»<sup>(٣)</sup> كما أن له فصائد في الرد على الهجائيين للدعوة السلفية.

وقد قام الشيخ عبد الظاهر أبو السمح<sup>(٤)</sup> (ت ١٣٧٠هـ) بالدفاع عن عقيدة السلف الصالحة التي جدها الشيخ الإمام، فكان من دفاعه أنه ألف رسالة في الرد على المخالفين لتلك العقيدة، وعنوان رسالته «الرسالة المكية في الرد على الرسالة الرملية»<sup>(٥)</sup>.

وكتب الشيخ محمود شوبل (ت ١٣٧٢هـ) رسالة نفيصة في الرد على أحد خصوم الدعوة السلفية، وكشف اللثام عن وجہ الحق، وأزال تلك الاعتراضات واسم كتابه «القول السديد في قمع الحراري العنيد»<sup>(٦)</sup>.

وأما الشيخ مسعود الندوی (ت ١٣٧٣هـ) فقد ردَّ على دعاوى الخصوم وفندها في كتابه المفيد «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه»<sup>(٧)</sup>.

وألف الشيخ فوزان بن ساقب السابق<sup>(٨)</sup> (ت ١٣٧٣هـ) كتاباً في الرد على مختار أحمد المؤيد وعنوان الرد «البيان والإشمار لكشف زيف الملحد الحاج مختار»<sup>(٩)</sup>، وصنف الشيخ محمد بن علي بن تركي<sup>(١٠)</sup> (ت ١٣٨٠هـ) رسالة لطيفة في الدفاع

(١) طبع في مطبعة المنار بمصر سنة ١٣٤٧هـ.

(٢) ولد في البكريه سنة ١٣١٣هـ، وتعلم بها، ثم طلب العلم في الرياض، وتولى القضاء والتدریس، له تلاميذ، توفي في شقراء.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٣٣٧، «علماء نجد» ٧٩٧/٣

(٣) وهي مخطوطة في قسم المخطوطات بجامعة الملك سعود، وهي رد على من سمي نفسه بـ«فتى البطحاء».

(٤) ولد سنة ١٣٠٠هـ، وكان إماماً في الأسكندرية، واستقدمه الملك عبد العزيز إلى مكة وولاه الإمامة والخطابة في الحرم المكي، توفي في القاهرة. انظر: «الأعلام» ١١/٤.

(٥) طبعت في مطبعة المنار بمصر سنة ١٣٤٩هـ.

(٦) طبع في مطبعة السنة المحمدية بمصر سنة ١٣٧٢هـ.

(٧) ترجمه إلى العربية عبد العليم البستوي، وطبعته جامعة الإمام مسنة ١٤٠٤هـ.

(٨) ولد في بريدة عام ١٢٧٥هـ وتعلم بها، وطلب العلم في الرياض والهند، ومارس التجارة، وصارت له مشاركة في السياسة، توفي في القاهرة. انظر: «علماء نجد» ٧٥٩/٣.

(٩) طبع في مطبعة السنة المحمدية بالقاهرة سنة ١٣٧٢هـ.

(١٠) ولد في عنزة سنة ١٣٠١هـ، وزار عدة بلدان، وطلب العلم ومارس التجارة وتولى القضاء، توفي في المدينة. انظر: «علماء نجد» ٩٠٤/٣، «مشاهير علماء نجد» ص ٢.

عن هذه الدعوة والرد على الأسكندراني<sup>(١)</sup> .. وعنوان رسالة الشيخ ابن تركي «النفحة على النفحة والمنحة»<sup>(٢)</sup>.

كما أن الشيخ محمد بهجت البيطار<sup>(٣)</sup> كتب رسالة موجزة في الرد على الأسكندراني وعنوان رده «نظرة في النفحة الزكية»<sup>(٤)</sup>.

وكتب أحد علماء نجد رداً على جريدة القبلة الهاشمية<sup>(٥)</sup>، لما أوردت بعض الأكاذيب ضد الدعوة السلفية الوهابية.

ونظم الشيخ عبد العزيز بن إبراهيم السويح<sup>(٦)</sup> قصيدة في الرد على النبهاني<sup>(٧)</sup>، كما أن الشيخ صالح بن أحمد كتب رداً على محمد بن أحمد نور - أحد المناوين للدعوة السلفية في السودان - وعنوان رده «تممير أباطيل محمد بن أحمد نور بالقرآن والحديث»<sup>(٨)</sup>.

وقد كتب عبد الله بن علي القصيمي<sup>(٩)</sup> كتاباً قوية وأجوبة دامغة في الرد على مؤلفات الخصوم للدعوة السلفية ورسائلهم، ومن أقوى كتبه وأشهرها: «الصراع بين الإسلام والوثنية»<sup>(١٠)</sup>، في الرد على محسن الأمين العاملمي صاحب «كشف الارتياب»، وله كتاب قوي آخر بعنوان «البروق النجدية في اكتساح الظلمات الدجوية»<sup>(١١)</sup>، وهو

(١) وسمى ابن تركي نفسه - أثناء الرد - بـ(ناصر الدين الحجازي) انظر: «علماء نجد»، ٩٠٦/٣.

(٢) طبعت في دمشق سنة ١٣٤٠ هـ.

(٣) ولد البيطار سنة ١٣١١ هـ، وتلتمذ على كبار علماء الشام، وجلس للتدريس، وتولى الخطابة، وعمل في الحجاز، له مؤلفات. انظر: «تشنيف الأسماع بشيوخ الإجازة والسماع» لمحمود سعيد مدوح، ص ١٢٦.

(٤) وسمى محمد بهجت البيطار نفسه - أثناء الرد - بـ(أبي اليسار المشفقي). انظر: «علماء نجد»، ٩٠٦/٣. وطبعت في دمشق سنة ١٣٤٠ هـ، مع الرسالة السابقة - لابن تركي.

(٥) انظر: الرد في «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٨٣٠/٤.

وهناك رد آخر على هذه الجريدة، أورد بعضه محمد رشيد رضا في «المنار»، واعتذر عن نشر الباقى لشدة الأسلوب. انظر: «المنار» م ٢١، ح ٩، ص ٤٩٦.

(٦) لم أعتذر له على ترجمة.

(٧) توجد مخطوطة في قسم الوثائق بدارسة الملك عبد العزيز.

(٨) طبع في المطبعة السلفية بمصر.

(٩) مما يجدر التنبية على أن القصيمي قد ألف كتاباً في نصرة الدعوة السلفية ثم ارتدى واحتار طريق الضلالة والإلحاد، وألف كتاباً في ذلك وقد تصدى له علماء الدعوة، فردوا عليه مثل ابن يالس والسوبح وغيرهما، وسنورد في - هذا البحث - بعض ردود القصيمي، وستنقيد منها متذكرين ما ورد في الحديث «إن الله عز وجل ليرؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر» وفي رواية: «أنقذوا لا خلق لهم» - انظر: «سلسلة الأحاديث الصحيحة»، ٤/٢٠٥. - خاصة ونحن لا نعلم بما سيختم الله حياة هذا الرجل، نسأل الله تعالى الثبات على دينه.

(١٠) يتكون هذا الكتاب من مجلدين، ثم ظهر له جزء ثالث - فيما بعد -، طبع مرتين، الثانية سنة ١٤٠٢ هـ.

(١١) طبع في مطبعة المنار بمصر سنة ١٣٥٠ هـ.

رد على يوسف التجوي في مسائل التوسل.

وله كتاب ثالث بعنوان «الفصل الحاسم بين الوهابيين ومخالفיהם»<sup>(١)</sup>، تضمن ردوداً ظاهرة وأجوبة ناصعة في رد دعوى المذاهب. وكتب الفصيحي مؤلفاً رابعاً في بيان حقيقة الدعوة الوهابية بعنوان «الثورة الوهابية»<sup>(٢)</sup>.

وألف الشيخ أحمد بن حجر آل بوطامي عدة كتب في الدفاع عن هذه الدعوة ومجددها كما هو ظاهر في كتابه «الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، وكتابه الآخر «نقض كلام المفترين على العناية السلفيين»، وكتابه الثالث «تنزيه السنة والقرآن عن أن يكونا من أصل الضلال والكفران»<sup>(٣)</sup>.

وكتب الشيخ محمد منظور النعmani<sup>(٤)</sup> من علماء الهند رسالة نافعة في الرد على الدعاوى الكاذبة ضد الدعوة السلفية، بعنوان «دعایات مکثفة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب»<sup>(٥)</sup>.

وبهذه المؤلفات وغيرها من الوسائل والأساليب التي تناقض عن عقيدة السلف الصالح وتذهب عنها، يتحقق وعد الله على الدوام، حيث يظهر الحق ويندحر الباطل، الذي مهما انتفس وانتفخ بكثرة مؤلفاته وأتباعه فهو كالزبد يذهب جفاء.

يقول تعالى: ﴿وَلَقَدْ سِقْتَ لِعَبَادَنَا الْمُرْسَلِينَ إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ وَإِنْ جَنَدْنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ﴾<sup>(٦)</sup>.

ولعل فيما ذكرناه من ردود أئمة الدعوة وأنصارها ما يلفت الباحث - ابتداء - إلى هذا التراث الهائل، فيكون إيراد تلك المؤلفات دافعاً لكل منصف أن يطلع عليها وينظر فيها، وسيدرك - بكل تأكيد - ما تحمله هذه الكتب من الحاج الدامغة والبراهين الساطعة الناصعة، والتي تعكس سعة علم أولئك الأئمة وعمق فهمهم وقوتهم أدلةهم ووضوح منهجهم.

ومما يستلزم ذكره هنا - بعد أن سرينا هذه الكتب الكثيرة سواء المذاهنة أو المدافعة - أن نجيب على سؤال هام وهو:

(١) طبع في مطبعة التضامن بمصر سنة ١٩٣٤م.

(٢) طبع في مطبعة الرحمانية بمصر سنة ١٣٥٤هـ.

(٣) وهذه الكتب الثلاثة مطبوعة متداولة.

(٤) انظر: ترجمته في مقدمة كتابه «دعایات مکثفة».

(٥) طبع في لكتنوه بالهند.

(٦) الصالفات: آية ١٧١ - ١٧٣.

ما هي الدوافع والأسباب التي أدت إلى العداء والمناهضة للدعوة السلفية، حتى صنفت المؤلفات والرسائل والكتب ضد هذه الدعوة وبكميات هائلة، ومن مختلف البلاد والأقطار، وعلى مر السنين والأعوام.

من خلال الاطلاع على بعض المراجع التي أشارت إلى تلك الأسباب، ومن خلال مطالعة وتتبع كتب الخصوم، فإنه يمكن إيجاز أبرز هذه الدوافع والأسباب بما يلي:

لعل من أبرز الأسباب التي أدت إلى تشنيع الخصوم في مؤلفاتهم أثناء ظهور الدعوة السلفية، هو ما كان عليه أولئك الخصوم وكثير من المنتسبين إلى الإسلام من الصلال والغى عن الصراط المستقيم، لقد بلغ الكثير من المسلمين قبيل ظهور دعوة الشيخ الإمام أحط الدركات في الصلال وفساد الاعتقاد، حيث عمّ الجهل وطغى، فبعد غالب المسلمين ربهم بلا علم ولا هدى ولا كتاب منير، فظهرت البدع والشركيات بمحفل مختلف أنواعها، وصارت هذه الأمور الشركية والمحديثات البدعية من العوائد والمأثورات التي هرم عليها الكبير وشب عليها الصغير، فانعكست الموازين وانقلبت الحقائق، وأصبح الحق باطلًا، والباطل حقًا..

ويوضح ابن غنم الحالة السيئة التي وصل إليها المسلمون في مختلف البلاد، وما كانوا عليه من فساد الاعتقاد واستفحال الكفر والابتداع، فقول رحمة الله:  
(كان غالب الناس في زمانه متضمخين بالأرجاس، متلطخين بوضر الأنجاس، حتى قد انهمكوا في الشرك بعد حلول السنة المطهرة بالأرماس، وإطفاء نور الهدى بالانطماس ...).

فعدلوا إلى عبادة الأولياء والصالحين، وخلعوا ربقة التوحيد والدين فجدوا في الاستغاثة بهم في النوازل والحوادث .. أحدثوا من الكفر والفحور والإشراك بعبادة أهل القبور وصرف الدعاء لهم والنور<sup>(١)</sup>.

ويصور ابن غنم ضلال بلدان نجد تفصيلًا، فكان مما قاله في ذلك:  
(وكان في بلدان نجد من ذلك أمر عظيم والكل على تلك الأحوال مقيم، وفي ذلك الوادي مسيم، حتى جاء الحق وظهر أمر الله وهم كارهون، وقد مضوا قبل بدو نور الصواب يأتون من الشرك بالعجب وينسلون إليه من كل باب، ويكثر ذلك منهم عند قبر زيد بن الخطاب فيدعونه لتفريج الكرب بفصيح الخطاب ويسألونه كشف

(١) «روضة الأفكار»، ٥/١، ٦ باختصار.

النوب من غير ارتياط، ﴿قُلْ أَنْتُبْشِّرُنَّ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ  
سَبَحَنَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يَشْرَكُونَ﴾ وكان ذلك في الجبيلة مشهوداً وبقضاء الحوائج  
متذكراً<sup>(١)</sup>.

ويحكى الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن حال عصر الشيخ الإمام  
فيقول:

(كان أهل عصره ومصره في تلك الأزمان قد اشتتدت غربة الإسلام بينهم وغفت  
آثار الدين لديهم، وانهدمت قواعد الملة الحنفية، وغلب على الأثريين ما كان عليه  
أهل الجاهلية وانطمست أعلام الشريعة في ذلك الزمان، وغلب الجهل والتقليد  
والإعراض عن السنة والقرآن، وشب الصغير لا يعرف من الدين إلا ما كان عليه  
أهل تلك البلدان، وهرم الكبير على ما تلقاه عن الآباء والأجداد، وأعلام الشريعة  
مطموسة، ونصوص التنزيل وأصول السنة فيما بينهم مدرسوة، وطريقة الآباء  
والأسلاف مرفوعة الأعلام، وأحاديث الكهان والطواحيت مقبولة غير مردودة  
ولا مدفوعة، قد خلعوا رقيقة التوحيد والدين، وجذوا واجتهدوا في الاستغاثة والتعلق  
بغير الله من الأولياء والصالحين، والأوثان والأصنام والشياطين، وعلماؤهم  
ورؤساؤهم على ذلك مقبلون، ومن بحره الأجاج شاربون، وبه راضون، قد أغثتهم  
العوايد والمألففات وحبسهم الشهوات والإرادات عن الارتفاع إلى طلب الهدى من  
النصوص المحكمات والآيات البينات ..).

فلما أظهر الله هذه الدعوة السلفية على يد المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب  
استنكرها الرعاع وأدعية العلم والعموم، لأنها خالفت عوائدهم الشركية ومالوفاتهم  
البدعية، فلما دعاهم الشيخ إلى وجوب إفراد الله تعالى بالعبادة وأنه لا يدعى  
ولا يستغاث إلا بالله وحده، فلا يستغاث بالأولياء أو الأنبياء، استنكر أولئك الجهال  
هذا الحق، وزعموا أن ذلك انتقاد للأنبياء والأولياء، فخالفوا الحق مع ظهوره وبيان  
أداته ووضوح براهينه.

وهناك سبب ثان لهذا التحامل والمعاداة للدعوة السلفية وهو ما أقصى بهذه الدعوة  
ومجددها وأنصارها من التهم الباطلة والأكاذيب والمفتريات، فقد أصاب هذه الدعوة

(١) المرجع السابق ٧/١.

وانظر: ما كتبه الشيخ ابن غنام حول المظاهر الشركية والبدعية في كل من بلاد مكة والطائف وجدة  
ونجران واليمن، والشام، والعراق، ومصر، ٨/١ - ١٢.

(٢) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣٨١/٣، ٣٨٢.

منذ بدء ظهورها حملة مكثفة شنّيعة عمتّ البلاد والعباد، فلقد أُلصق بعض أدعية العلم في هذه الدعوة السلفية ما ليس منها، فزعموا أنها مذهب خامس، وأنهم خوارج يستحلون دماء وأموال المسلمين، وأن صاحبها يدعي النبوة وينقص الرسول ﷺ .. إلى آخر تلك المفتريات.

وهذا ظاهر في رسالة ابن سحيم - وهو أحد الخصوم المعاصرین للشيخ - حيث بعث بها إلى سائر علماء الأمصار، يستحثّهم ويحرّضهم ضدّ الشيخ، وهو في هذه الرسالة العدوانية قد حشد فيها الكثير من المفتريات والأكاذيب ضدّ الشيخ الإمام. وأما أثناء مدة الدولة السعودية الثانية، فتبرز آثار مؤلفات دحلان والذي كان مفتياً للشافعية في مكة، فقد عمت وطمّت أكاذيبه ومفترياته ضدّ هذه الدعوة بين الكثير من حجاج بيت الله الحرام، ثم أذاعها أولئك الحجاج في سائر البلاد.

يقول الشيخ أحمد بن حجر آل بوطامي في ذلك:

(سمع الحجاج الوافدون إلى مكة من أشراف الحجاز، وبعض علماء مكة والمدينة التقىـسـ النـامـ منـ العـوـامـ وـالـأـنـقـيـادـ الـكـامـلـ لأـقـوالـهـمـ ضدـ الشـيـخـ وأـتـابـاعـهـ الشـيـءـ الكـثـيرـ منـ كـوـنـ أـتـابـاعـ الشـيـخـ لـاـ يـحـرـمـونـ الـأـوـلـيـاءـ وـالـصـالـحـيـنـ، وـيـهـدـمـونـ قـبـابـهـمـ ... فـلـهـذـاـ أـخـذـ جـمـهـورـ النـاسـ فـيـ سـائـرـ الـأـقـطـارـ فـكـرـةـ سـيـئةـ عنـ الشـيـخـ وـأـتـابـاعـهـ) <sup>(١)</sup>.

وفي عصرنا الحاضر، يظهر التحامل الشنيع وبث المعلومات الكاذبة عن الدعوة السلفية في كثير من جهود المبدعة، ومن أبرزها جهود المدعو حسين حلمي ايشيق من استانبول بتركيا، والذي يقوم بتأليف الكتب ضد الدعوة السلفية ونشر المطبوعات والرسائل ضدها، وتوزيعها على سائر بلاد المسلمين، وهذه الرسائل تحوي بين طياتها الكثير من المعلومات المحرفة والأكاذيب المفتراء، فيصدقها الكثير من السذج والبساطاء.

كما أن هذا التجني والكذب على الدعوة السلفية وأنتمها يظهر في بعض الكتاب التي ألفت في تاريخ هذه الدعوة وسيرة مجدها، كما هو واضح في كتاب «مع الشهاب في سيرة محمد بن عبد الوهاب»، والذي يعتمد عليه الكثير من المؤلفين من صنف في تاريخ وسيرة الشيخ محمد، بل إن بعض هذه الكتب يفتعل أحداثاً ويطنب في سردتها وسياقها من أجل الافتراء ضد الدعوة والتنفير منها، وهي ليس لها أدنى رصيد من الواقع <sup>(٢)</sup>.

(١) «سيرة الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، ص ٥٣، وانظر: «دعایات مکثفة ضد الشیخ»، ص ٢٦، ٢٧.

(٢) انظر على سبيل المثال: مخطوط «هذا تاريخ في شأن الوزير محمد علي باشا» لخليل بن أحمد الرجبى =

ومما يوْسُفُ أَنَّ الْكَثِيرَ يَتَلَقَّفُ هَذَا الْإِلْفَكَ وَالْبَهَتَانَ عَنْ أَوْلَئِكَ الْمُفْتَرِينَ الْوَضَاعِينَ،  
دُونَ أَنْذِنَ تَثْبِتَ أَوْ تَحْرِيَ فِي النَّقْلِ، بَلْ عَمْدَتِهِ فِي ذَلِكَ هُوَ مُجْرِدُ التَّقْلِيدِ الْأَعْمَى.  
وَمَا يَجُدُّ نَكْرَهَ - هَاهُنَا - هُوَ أَنَّ بَعْضَ الْخُصُومَ قَدْ اسْتَغْلَلَ مَا وَقَعَ فِيهِ شَرْنَمَة  
مِنَ الْأَعْرَابِ وَفِي زَمْنٍ يَسِيرٍ - مِنْ تَابِعِهِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ - مِنَ التَّشَدِّدِ وَالْجَفَاءِ، فَحَكَمُوا  
- بَعْنَاهُ - عَلَى جَمِيعِ أَتَابِعِهِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ وَعَلَى مِنْ إِلَزَامِهِ بِهَذَا الْحُكْمِ الْجَائِرِ،  
فَرَمَوْهُمْ أَيْضًا بِالْتَّشَدِّدِ وَالْجَفَاءِ.

وَلَقَدْ قَلَّهُمْ فِي تَلِكَ الدُّعَوَةِ بَعْضُ الْكِتَابِ، فَوَصَفُوا هَذِهِ الدُّعَوَةَ السُّلْفِيَّةَ بِالْتَّشَدِّدِ  
وَالْجَفَاءِ وَالْتَّطْرُفِ، وَجَعَلُوا تَلِكَ سَبِيلًا فِي عَدَمِ قَبُولِهَا وَكَثْرَةِ أَعْدَائِهَا.

وَقَدْ رَدَ الشَّيْخُ حَمْودُ التَّوْبِجِرِيُّ عَلَى أَحَدِ الْمُعَاصرِينَ حِينَ رَمَى أَتَابِعَهُ هَذِهِ الدُّعَوَةِ  
بِالْتَّشَدِّدِ، فَكَانَ مِنْ رَدِّهِ أَنَّهُ قَالَ:

(الْتَّشَدِّدُ الَّذِي أَشَارَ إِلَيْهِ إِنَّمَا وَقَعَ فِي بَعْضِ الْأَعْرَابِ فِي زَمْنٍ يَسِيرٍ، فَأَمَّا  
الْحَاضِرَةُ وَكَثِيرُهُ مِنَ الْبَادِيَةِ فَكَانُوا عَلَى الْطَّرِيقَةِ السُّلْفِيَّةِ، وَلَمْ يَكُنْ فِيهِمْ تَشَدِّدٌ كَمَا يَزَعُمُ  
بَعْضُ النَّاسِ. فَإِطْلَاقُ التَّشَدِّدِ عَلَى الْعُومَومَ مُتَعَقِّبٌ عَلَى مِنْ ادْعَاهُ كَمَا لَا يَخْفَى عَلَى  
مَنْ لَهُ أَنْذِنُ مَعْرِفَةٍ بِحَالِ أَهْلِ نَجْدِ) <sup>(١)</sup>.

وَسَبَبَ ثَالِثُ أَدِيٍّ إِلَى كَثْرَةِ تَلِكَ الْمُؤْلَفَاتِ الْمَنَاوِيَّةِ لِلْدُّعَوَةِ السُّلْفِيَّةِ، وَهُوَ النَّزَاعُاتُ  
الْسِّيَاسِيَّةُ وَالْحَرُوبُ الَّتِي قَامَتْ بَيْنَ أَتَابِعِهِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ وَبَيْنَ الْأَتْرَاكِ مِنْ جَهَةِ، وَبَيْنَ  
أَتَابِعِهِ هَذِهِ الدُّعَوَةِ وَالْأَسْرَافِ مِنْ جَهَةِ أُخْرَى.

وَقَدْ أَشَارَ بَعْضُ الْبَاحِثِينَ إِلَى هَذَا الْعَاملِ الْخَطِيرِ وَمَا تَرَبَّطُ عَلَيْهِ مِنْ تَلِكَ  
الْمَطَاعِنِ وَالْمُفْتَرِيَّاتِ وَالشَّبَهَاتِ.

يَقُولُ مَحْبُ الدِّينِ الْخَطِيبُ - رَحْمَهُ اللَّهُ - مُشِيرًا إِلَى تَلِكَ:

(كَانَ الأَسْتَاذُ الشَّيْخُ مُحَمَّدُ عَبْدُهُ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَسْتَعِيْدُ بِاللَّهِ مِنَ السِّيَاسَةِ وَمِنَ  
كُلِّ مَا يَتَصَرَّفُ مِنْهَا، لِأَنَّهَا إِذَا احْتَاجَتْ إِلَى قَلْبِ الْحَقَّ وَإِظْهَارِ الشَّيْءِ بِخَلْفِ مَا هُوَ  
عَلَيْهِ اتَّخَذَتْ لَذِكَّرَ جَمِيعِ الْأَسْبَابِ، وَاسْتَعَانَتْ عَلَى ذَلِكَ بِمَنْ لَهُمْ مَنَافِعُ شَخْصِيَّةٍ مِنَ  
وَرَاءِ إِعْانَتِهَا، فَتَنَجُّحُ إِلَى حِينٍ فِي تَعْمِيَةِ الْحَقِّ عَلَى كَثِيرٍ مِنَ الْخُلُقِ. وَمِنْ هَذَا الْقَبِيلِ  
مَا كَانَ يَطْرُقُ آذَانَ النَّاسِ فِي مِصْرَ وَالشَّامِ وَالْعَرَاقِ وَسَائرِ بَلَادِ الشَّرْقِ الْأَنَّى فِي  
الْمَائِةِ السَّنَةِ الْمَاضِيَّةِ مِنْ تَسْمِيَّةِ الدُّعَوَةِ الَّتِي دَعَا بِهَا الشَّيْخُ الْمُصلَحُ مُحَمَّدُ بْنُ

= - وَيُوجَدُ هَذَا الْمَخْطُوطُ فِي دَارِ الْكِتَابِ الْمُصْرِيَّةِ - فَقَدْ افْتَعَلَ هَذَا الْمُؤْلَفُ أَكَانِيبَ مُتَعَدِّدَةً ضِدَّ هَذِهِ الدُّعَوَةِ.

(١) «إِيَضَاحُ الْمَحْجَةِ فِي الرَّدِّ عَلَى صَاحِبِ طَنْجَةٍ»، ط١، مُؤْسَسَةُ النُّورِ بِالْرِّيَاضِ، ص١٥٤.

عبد الوهاب رحمة الله باسم «الوهابية» اتهاماً بأنه مذهب جديد ..<sup>(١)</sup>.

ويتحدث محمد عبد الله ماضي عن العوامل التي أدت إلى التشنيع على الوهابية .. فيذكر العامل السياسي فيقول:

(عامل سياسي يرجع إلى الخلاف الذي قام بين آل سعود الوهابيين وبين الدولة العثمانية التي كانت الجزيرة العربية جزءاً من أملاكها وقت أن شرع الوهابيون يستقلون بالحكم فيها في القرن الماضي. ذلك الخلاف الذي سبب الحرب النجدية المصرية بين محمد علي والوهابيين، والذي صحبه وترتبط عليه كثير من الدعايات ضد الوهابيين خصوم الدولة السياسيين وإظهارهم بمظاهر المعتمدي على الدين الخارج على تعاليمه حتى تسهل مقاومتهم ويتيسر القضاء عليهم).

وكذلك الخلاف السياسي بين آل سعود والوهابيين وبين أشراف مكة ثم بينهم وبين زعماء نجد المحليين ...<sup>(٢)</sup>.

ويوضح الشيخ محمد رشيد رضا آثار العداء السياسي مع بداية قيام الدولة السعودية الثالثة، وما فعله الأشراف ضد الدعوة السلفية، فكان مما قاله:

(كانت جريدة القبلة - لسان الملك حسين آنذاك - تكيل التهم والأكاذيب على هذه الدعوة السلفية.

وقد أصدر الملك حسين عدة منشورات في جريدة القبلة سنة ١٣٣٦هـ، وسنة ١٣٣٧هـ، رمى الوهابيين بالكفر، وقذفهم بتکفير أهل السنة، والطعن في الرسول ... وقام بعض أهل دمشق وبيروت يتقدرون إلى الأشراف بطبع الرسائل في تکفيرهم ورميهم بالأكاذيب، ثم سرى ذلك إلى مصر، وظهر له أثر في بعض الجرائد ..<sup>(٣)</sup>.

(إن سبب قذف الوهابية بالابداع والکفر سياسي محض، كان لتنفير المسلمين منهم لاستيلائهم على الحجاز، وخوف الترك أن يقيموا دولة عربية، ولذلك كان الناس يهيجون عليهم تبعاً لسيطرة الدولة، ويسكنون عنهم إذا سكنت ريح السياسة<sup>(٤)</sup>).

وهناك سبب رابع أدى إلى تراكم تلك المؤلفات المعادية للدعوة السلفية وهو دفاع هؤلاء الخصوم - وبالأخص الصوفية والرافضة - عن معتقداتهم الفاسدة وأرائهم الباطلة.

(١) مجلة الزهراء، ١٣٥٤هـ (صفر)، ص ٨٤، ٨٥.

وقد أشار إلى ذلك مسعود الندوى في كتابه «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه»، ص ١٤٧.

(٢) «النهضات الحديثة في جزيرة العرب»، ط ٢، دار إحياء الكتب العربية، ١٣٧٢هـ، ص ٥٩.

(٣) ، (٤) المنار، م ٢٤، ح ٨، ص ٥٨٤ = بتصرف.

فإنه لما غالب على حال كثير من المسلمين ظهور الشركيات، وانتشار البدعيات، واستفحال الخرافات، والغلو في الأموات والاستغاثة بهم، وظهور تشبييد المشاهد وإقامة المزارات على القبور، وزخرفتها وتزيينها وصرف الأموال الطائلة عليها.. فلما غالب ذلك على حال عامة المسلمين، فإن هؤلاء المتصوفة والرافضة وجدوا في هذا الواقع الآسن مرتفعاً خصباً ليث سموهم العقيبة.

فلما بدت أنوار هذه الدعوة تكشف غيابه الظلام، وتزيل أدران الشرك ونجاساته، وتدعوا الناس إلى تحقيق التوحيد بصفائه ونقايه، أدرك الخصوم أن ظهور هذه الدعوة السلفية نذير بزوال عقائدهم الباطلة، فحشد أولئك الخصوم قواهم وابروا في التشنيع بهذه الدعوة وأنصارها، وهم أثناء تشنيعهم يذكرون معتقدهم الصوفي أو الراضاي - وغيرهما - ويزينونه للناس ويزعمون أنه الحق<sup>(١)</sup>.

فجدهم هؤلاء الصوفية أثناء ردهم على الدعوة السلفية، يتبعجون بصوفيتهم ويقتخرون بانتسابهم إلى الطرق الصوفية كالنقشبندية أو القادرية أو التجانية .. ويدافعون عن التصوّف وأدعائه.

والرافضة أثناء مناهضتهم للدعوة السلفية يدافعون - بكل ما عرف عنهم من كذب وقلب للحقائق - عن معتقدهم، ونوضح ذلك بما حدث منهم لما كتب علماء المدينة سنة ١٣٤٤هـ الفتوى حول حكم البناء على القبور واتخاذها مساجد وأجابتوا بالحق الذي تعصده الأدلة، فلما ظهرت هذه الفتوى، وتم العمل بموجبها، وأزيلت القبور والأبنية على القبور، عندئذ قام علماء الراضاية وضجوا، وسودوا الصحائف والأوراق في الطعن على هذه الفتوى، والنعي للMuslimين على زوال تلك القباب والمزارات فمن هذه الكتب التي سطرت - آنذاك - رسالة في رد الوهابية للأورديبادي، ورسالة في نقض فتاوى الوهابية لمحمد حسين، والرد على فتاوى الوهابيين لحسن صدر الدين الكاظمي، وغيرها من الكتب والرسائل التي ألفها أئمة الراضاية، والذين عهد عنهم عمارة المشاهد والقباب، دون المساجد التي أمر الله أن تعمر بطاعته<sup>(٢)</sup>.

هذه بعض الأسباب الظاهرة لشدة عداوة الخصوم للدعوة الوهابية<sup>(٣)</sup> وكثرة

(١) من خلال استقراء كتب الخصوم، لاحظت أن غالبيهم إما صوفية أو رافضة، فالمتصوفة يجاهرون بذلك وينافقون عن تصوفهم ويدافعون عن أرباب التصوف وكذلك الراضاية يفعلون.

(٢) انظر: أم القرى ع ١٠٤، مقال «حول هدم القبور للشيخ عبد الله البليهد».

(٣) بالنسبة إلى كلمة «الوهابية»، فإن الكثير من الخصوم أطلقوا هذا اللقب على أتباع الدعوة السلفية، ويريدون -

## المؤلفات المناوئة لهذه الدعوة الصادقة الحقة.

بذلك توهيم الناس أن الوهابية مذهب جديد أو مستقل عن سائر المذاهب الإسلامية، لذا فإن بعض الباحثين يتحاشون من هذا اللقب. (انظر: تعقيب الشيخ صالح الفوزان على كتاب محمد بن عبد الوهاب، عبد الكريم الخطيب، مجلة كلية أصول الدين ع١، ص٦٨، حيث خطأ الفوزان إطلاق اسم «الوهابية» على دعوة الشيخ من ناحية اللفظ ومن ناحية المعنى، وانظر: ما كتبه الشيخ عبد الله الجبرين حول هذا الإطلاق في مجلة البحوث الإسلامية ع٩، ص١٢٩). ولكن فيما بعد – كما هو ظاهر في السنوات الأخيرة – نجد علماء الدعوة وأنصارها لا يتحاشون استعمال كلمة «الوهابية»، (انظر: رسالة «المهدية السننية والتحفة الوهابية النجدية» لابن سحمان، «أثر الدعوة الوهابية» لمحمد حامد الفقي، «الوهابيون والجهاز» لمحمد رشيد رضا، «الثورية الوهابية» والفصل الحاسم بين الوهابيين ومخالفיהם، للقصيمي، و«حقيقة المذهب الوهابي» لسلیمان الدخیل).

يقول أحمد بن حجر آل بوطاطمي في كتابه عن محمد بن عبد الوهاب: (ومن معاملة الله لهم – أي خصوم الدعوة – ينفيض قصدهم هو أنهم قدروا بلقب الوهابية ذمهم، وأنهم مبتدعة، ولا يحيون الرسول كما زعموا، صار الآن لقباً لكل من يدعو إلى الكتاب والسنة، وإلى الأخذ بالدليل، وإلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحاربة البدع والخرافات، والتسلك بمذهب السلف) ص٥١. ويقول مسعود التدويني في كتابه «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم»: (وعلى كل حال فنظراً إلى تلك المحاولات التي بذلت لإظهار الوهابية في صورة مذهب مستقل وطائفة ضالة، هذا الاسم منتقد أشد الانتقاد ولكن بغض النظر عن هذه الأكذوبة والافتراء فلا أرى حرجاً في هذه التسمية) ص١٦٥.

وانظر: ما كتبه عبد الله العثيمين في كتابه «محمد بن عبد الوهاب» ص١١ - ١٠٤.

# الباب الأول

## مفتيات الصقت بدعة الشيخ مع الدحض لها

سيكون المنهج الذي اخترته في كتابة أبواب هذا الفصل، هو أن يبتدئ كل فصل بتمهيد يتضمن معتقد الشيخ الإمام، ويعتقد أتباعه من بعده في المسألة التي افترى عليه فيها، ثم أنكر الفرية كما جاءت مدونة في كتب الخصوم، ثم أتبعها بالرد والدحض من خلال ما كتبه آئمّة الدعوة السلفية في مؤلفاتهم ورسائلهم، ولا يكتفى بذلك بل نورد معتقد الخصوم في تلك المسائل التي افتروا وكتبوا فيها، حتى يظهر للمنصف ما كان عليه الخصوم لهذه الدعوة السلفية من ضلال وانحراف في تلك المسائل، فلا يقتصر على الرد والدحض لمفتيات الخصوم، بل تتبعه بما يكشف عن عقائدهم الفاسدة.

## الفصل الأول

الافتراء على الشيخ بادعاء النبوة،

وانتقاد الرسول ﷺ

يظهر من عنوان هذه الفريدة أنها تتكون من شقين، الشق الأول: فريدة ادعاء النبوة، والشق الثاني: فريدة انتقاد الرسول ﷺ، لذا فإننا سنتحدث عن كل شقٍّ منها على حدة، فنورد أقوال الخصوم من مصادرهم، وكتبهم، ثم نتبعها بالدحض والرد.

فنشرع في الحديث عن الشق الأول من هذا الافتراء، وهي فريدة أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب ادعى النبوة، وقبل أن نذكر هذه الفريدة، يجدر بنا أن نقف وقفه يسيرة لمعرفة اعتقاد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله وأتباعه - من بعده - في عقيدة ختم النبوة.

لقد أوضح الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمة الله معتقده في مسألة ختم النبوة في مواضع من مؤلفاته، منها ما ورد في رسالته لأهل القصيم لما سأله عن عقيدته فقال - بكل وضوح -:

(وأؤمن بأن نبينا محمداً ﷺ خاتم النبيين والمرسلين ولا يصح إيمان عبد حتى يؤمن برسالته ويشهد بنبوته)<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاً في هذه المسألة:

(أول الرسل نوح عليه السلام وأخرهم محمد ﷺ) <sup>(٢)</sup> وينكر الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن في إحدى رسائله معتقد الشيخ الإمام في هذا المقام، فيقول:

(ويعتقد - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب - أن القرآن الذي نزل به الروح

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ١٠/٥.

(٢) المصدر السابق ١٥٥/١، ١٩٥/٣.

الأمين على قلب سيد المرسلين وخاتم النبيين كلام الله غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود...<sup>(١)</sup>.

ويوضح صاحب كتاب جواب الجماعة معتقد الشيخ في هذه المسألة: (ويؤمن - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب) بأن محمداً عليه خاتم النبيين والمرسلين، لا يصح إيمان عبد حتى يؤمن برسالته ويشهد بنبوته<sup>(٢)</sup>.

يتضح جلياً مما سبق ذكره اعتقاد الشيخ في مسألة ختم النبوة، كما أن أتباع الشيخ - من بعده - تحدثوا عن هذه المسألة في كتبهم ورسائلهم، ونورد منها هذه النماذج التالية:

يقول الإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود في إحدى رسائله: (ونؤمن بأن محمداً عليه خاتم الأنبياء وأفضلهم)<sup>(٣)</sup>.

ويقول صاحب كتاب «التوسيح عن توحيد الخلق» في تلك المسألة: (وآخر الرسل محمد عليه بالنص والإجماع)<sup>(٤)</sup>.

ويقول الشيخ أحمد بن مشرف الإحسائي<sup>(٥)</sup> (ت ١٢٨٥هـ) - أشهر شعراء الدعوة السلفية - هذه الأبيات التالية حول ختم النبوة بمحمد عليه:

ثم جميع الأنبياء والرسل بينهم تفاوت في الفضل  
لكنهم قد ختموا بالأفضل منهم نبينا خاتم الرسل  
فلانبي بعده كلاماً ولا مبشرأً أو منذراً أو مرسلاً  
فما لشرع دينه من ناسخ وما لعقد حكمه من فاسخ<sup>(٦)</sup>

ويقترح الشاعر أحمد بن مشرف المصطفى عليه - في قصيدة أخرى - وينظر مسألة ختم النبوة بمحمد عليه، فيقول:

(١) «الدرر السننية» ٢٦٢/١.

(٢) ص ١٩٨.

(٣) رسالة الإمام عبد العزيز الأول، ط٣، مؤسسة النور، الرياض، ص ١٢.

(٤) ص ٨٠.

(٥) ولد ابن مشرف في الإحساء وتعلم بها، له ديوان شعر مطبوع، تولى القضاة في الإحساء في آخر أيام الإمام فيصل بن تركي.

انظر: «تحفة المستفيد» ٤٠١/٢، «عقد الدرر» ص ٥٤.

(٦) ديوان ابن مشرف، ط٤، مكتبة الفلاح بالإحساء ص ٥.

هو خير الخلق طرّاً<sup>(١)</sup> وبه للنبيين جرى ختم وفتح  
فبه قد بدئوا واختتموا فهو كالمسك له في الختم نفح<sup>(٢)</sup>  
وقد أورد الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ في  
رسالته التي بعثها إلى أهالي الحجاز وجنوب الجزيرة العربية، اعتقاد أئمة الدعوة  
السلفية في نجد، فكان مما قاله - رحمة الله - في مسألة ختم النبوة:  
(ونؤمن بأنَّ محمداً عَلَيْهِ الْكَلَمُ الْمُبِينُ خاتم النبيين والمرسلين)<sup>(٣)</sup>.

ويقول صاحب جواب الجماعة في هذه المسألة:

(ثم ختم النبوة والرسالة بصفوة النبيين والمرسلين وصفوته من الخلق أجمعين  
«ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم النبيين»<sup>(٤)، (٥)</sup>)

وبهذه النقول المتعددة تكون مسألة ختم النبوة عند الشيخ وأتباعه قد اتضحت  
وبانت، فالنبوة قد ختمت بمحمود عَلَيْهِ الْكَلَمُ الْمُبِينُ ولا نبي بعده، والوحى قد انقطع، فهذه العقيدة  
مسلم بها لا يشوبها أدنى شك أو ريب، وما سبق من نقول تأكيد بأن هذه المسألة ليست  
محلاً للنقاش والجدال عند أئمة الدعوة السلفية، ومادام هذا هو موقف الشيخ من مسألة  
ختم النبوة، فإنه من المناسب بيان موقف الشيخ من اعتدی وتجرأ على هذا الختم  
وزعم أنه نبي يوحى إليه.

يتحدث الشيخ عن أهل الرّدة - بعد وفاة خاتم النبيين محمد عَلَيْهِ الْكَلَمُ الْمُبِينُ - فيقول:

(قتال أهل الردة: وصورة الردة أن العرب افترقت في رديتها، فطائفة رجعت  
إلى عبادة الأصنام، وقالوا: لو كان نبياً لما مات، وفرقة قالت نؤمن بالله ولا نصلي،  
وطائفة أقرّوا بالإسلام وصلوا، ولكن منعوا الزكاة، وطائفة شهدوا أن لا إله إلا الله  
وأن محمداً رسول الله ولكن صدقوا مسليمة أن النبي عَلَيْهِ الْكَلَمُ الْمُبِينُ أشركه معه في النبوة،  
وقوم من أهل اليمن صدقوا الأسود العنسي في ادعائه النبوة وقوم صدقوا طليحة  
الأسيدي، ولم يشك أحدٌ من الصحابة في كفر من ذكرنا، ووجوب قتالهم، إلا مانع  
الزكاة ...)<sup>(٦)</sup>.

(١) طرا: أي جميماً، انظر: «مختر الصلاح» للرازي ص ٣٨٩.

(٢) المرجع السابق ص ٤٤.

(٣) «الدرر السننية» ٢٨٩/١.

(٤) الأحزاب: آية ٤٠.

(٥) ص ١٦٧.

(٦) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٣/٣٧، ٣٨. وانظر: «مؤلفات الشيخ» ٤٢/٣، ٤٣.

ويقول في موضع آخر:

(ومثل إجماع الصحابة في زمن عثمان رضي الله عنه على تكفير أهل المسجد الذين ذكروا كلمة في نبوة مسيلمة مع أنهم لم يتبعوه، وإنما اختلف الصحابة في قبول توبتهم<sup>(١)</sup>).

وقد أطّال رحمة الله في بيان أخبار المرتدين<sup>(٢)</sup>، فذكر قصة المختار بن أبي عبيد التقفي، وما أظهره من صلاح .. ثم زعمه في آخر أمره أنه يوحى إليه.

وقال الشيخ بعد هذه القصة:

(وأجمع العلماء كلهم على كفر المختار - مع إقامته شعائر الإسلام - لما جنى على النبوة<sup>(٣)</sup>).

بل إن الشيخ رحمة الله يصرّح بأكثر من ذلك بعبارة موجزة، فيقول في نظر الحقّ الواجبة على كل مسلم:

(وأعظمها حق النبي ﷺ، وأفرضه شهادتك له أنه رسول الله وأنه خاتم النبيين، ونعلم أنك لو ترفع أحداً من الصحابة في منزلة النبوة صرت كافراً)<sup>(٤)</sup>.

مما سبق بيانه ندرك أنّ الشيخ رحمة الله يقرّ ويؤكّد بأن دعوى النبوة - بعد ختمها بمحمد ﷺ - كفر وانسلاخ عن دين الإسلام، ولا يقف الأمر عند هذا الحد، بل إن الشخص الذي يرفع أحداً إلى منزلة النبوة يصير كافراً، حتى ولو كان هذا - الذي رفع منزلته - صاحبها.

ومع كل ما سبق فإننا نرى بعض خصوم هذه الدعوة السلفية يسطرون فريدة ادعاء النبوة للشيخ، ويسودون الصحف بهذا البهتان.

ومن أوائل الذين أصقّوا بالشيخ هذه الفريدة، محمد بن عبد الرحمن بن عفّالق حيث يقول في رسالته التي ألفها رداً على عثمان بن معمر أمير العيينة آنذاك، حيث يطعن ابن عفّالق في الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فيقول:

(كما ادعا نزيله مسيلمة - أي النبوة - بلسان مقاله، وابن عبد الوهاب حاله)<sup>(٥)</sup>.

(١) المرجع السابق ٣٠٨/١

(٢) انظر: المرجع السابق ٢٥٧/٣ - ٢٨٨

(٣) المرجع السابق ٤٥/٣

(٤) الدرر السنّية، ٩٨/١، ٩٩

(٥) ق ٤٤

ويقول ابن عفالق في موضع آخر من هذه الرسالة عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنه ادعا الرسالة<sup>(١)</sup>، وفي رسالة أخرى ألقها رداً على جواب ابن معمر، يقول فيها مخاطباً ابن معمر:

(والله لقد ادعا النبوة بلسان حاله لا بلسان مقاله، بل زاد على دعوى النبوة وأفتقتموه مقام الرسول، وأخذتم بأوامره ونواهيه)<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن عفالق متهكماً بالشيخ محمد بن عبد الوهاب، ومخاطباً ابن معمر: (وما من قال أدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله وادعى النبوة، وأرسل رسلاً إلى سائر الأمصار)<sup>(٣)</sup>.

ويسوق صاحب كتاب «فصل الخطاب» أحمد بن علي القباني نفس الفرية بقوله عن الشيخ أنه متبع نواحي الإمامة<sup>(٤)</sup>.

وفي موضع آخر يقول مخاطباً الشيخ محمد بن عبد الوهاب وساخرأً به: (هل أخذته من بقایا صحف مسلمة الكذاب عندكم في نواحي الإمامة)<sup>(٥)</sup>.

ويتهكم به مرة أخرى فيقول:

(أترى أن كل هؤلاء العلماء الذين هم ورثة الأنبياء ضلوا وأضلوا من نحو ستمائة سنة إلى أن بعث الله متبعي العينية داعياً إلى دين الإسلام)<sup>(٦)</sup>.

كما أن من أولئك الذين تولوا كبر فرية ادعاء الشيخ محمد بن عبد الوهاب النبوة المدعو علوى الحداد في كتابه «مصابح الآنام» حيث يقول:

(وكان) يضمر دعوى النبوة، وتظهر عليه قرائتها بلسان الحال، لا بلسان المقال، لثلا تنفر عنه الناس، ويشهد بذلك ما ذكره العلماء من أن عبد الوهاب<sup>(٧)</sup> كان في أول أمره مولعاً بمطالعة أخبار من ادعى النبوة كانياً كمسلمة الكذاب وسجاح

(١) انظر: ق ٤٩.

(٢) ق ٥٩.

(٣) ق ٦٤.

(٤) انظر: ق ٣٦.

(٥) ق ٥٧.

(٦) ق ١٦٧، ويزيد القباني - بعد ذلك - شناعة فيقول:

(فبح الله العينية وأهلها)، ويقول - ق ٢٢٢ -: (إن زعمتم هذه النبوة لهذا الخارجي).

(٧) هكذا جاء في الكتاب: «عبد الوهاب»!!

والأسود العنسي وطلحة الأستدي وأضرابهم)<sup>(١)</sup>.

ويقول رابعهم حسن بن عمر الشطي في تعليقه على رسالة في إثبات الصفات للحارمي: (فإنه - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب - كانت لواحة دعوى النبوة تظهر عليه)<sup>(٢)</sup>.

ثم جاء أحمد بن زيني دحلان فأشاع هذه الفريضة وسطرها في كتابه<sup>(٣)</sup>، وتلقفها من بعده خصوم آخرون كالعاملي<sup>(٤)</sup>، وجميل صدقى الزهاوى<sup>(٥)</sup>، ومختار أحمد باشا المؤيد<sup>(٦)</sup>، وعبد القادر الاسكندرانى<sup>(٧)</sup>، وغيرهم.

ثم يأتي السمنودى في كتابه «سعادة الدارين»، فيحاول «تلطيف» هذه الفريضة وتخفيفها ظناً منه أن ذلك أدعى لقبولها وأيسر في التمويه على سواد الناس، فيقول: (فكان محمد بن عبد الوهاب المذكور بينهم - أي بين أتباعه - كالنبي في أمنه لا يتركون شيئاً مما يقول، ولا يفعلون شيئاً إلا بأمره)<sup>(٨)</sup>.

ولكن يحيى خصم آخر - وهو محمد توفيق سوقية - يرفض ذلك التخفيف، ويسعى بزيادة البهتان على أسلافه فيقول:

(وأوحى له نفسه دعوى النبوة، كسلفة مسلمة الكذاب، ولكن كان الضعف يخفيها، ولو وجد قبولاً تاماً من أتباعه النجذبين لأظهرها، ودعا الناس إليها، أو لو كان يجد من يمده بالقوة لحمل جميع الأمة لإظهار ما كان يكتبه في صدره، نعود بالله من الغواية بعد الهدایة)<sup>(٩)</sup>.

ويقول نفس الكاتب أيضاً:

(ولما كان - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب - مولعاً بمطالعة أخبار أسلافه الذين ادعوا النبوة، مثل مسلمة الكذاب والأسود العنسي، وسجاح، وطلحة الأستدي،

(١) ص. ٤.

(٢) ق. ٧١.

(٣) انظر: خلاصة الكلام ص ٢٣٩، «الدرر السننية في الرد على الوهابية» ص ٤٧، ولم يذكرها في كتابه «الفتوحات الإسلامية».

(٤) انظر: كتابه «كشف الازubbاب عن اتباع ابن عبد الوهاب» ص ٣.

(٥) انظر: كتابه «الغجر الصادق» ص ١٧.

(٦) انظر: كتابه «جلاء الأوهام» ص ٥.

(٧) انظر: الرد عليه، «النفحۃ علی النفحۃ» لناصر الدين الحجازي ص ٦.

(٨) ٣٦/١.

(٩) «تبیین الحق والصواب»، ص ٦.

قام بنشر دعوته الإصلاحية للتوصل لدعوى النبوة افتراه<sup>(١)</sup>.

ونلاحظ أن بعض الخصوم سطّر هذه الفريدة عبر أبيات شعرية كما فعل المدعو عبد الرحمن بن عمر الإحسانى<sup>(٢)</sup> حيث يقول طاغناً في الشيخ الإمام وأتباعه:

فِيَ فَرِيْدَةَ حَطَتْ وَأَوْهَتْ عَنِ الْمَرْقَا  
وَنَحْنُ الْأُولَى بِالدِّينِ قَالُوا وَمَهْدُوا  
فِيَ وَيَهُمْ مِنْ أَيْنَ جَاءُهُمُ الْهَدَى  
أَوْحَى أَتَاهُمْ وَهُوَ قَدْ أَحْكَمَ الْغَلْقَا<sup>(٣)</sup>

ويقول يوسف النبهاني في رأيه الصغرى - ناعقاً بهذه الفريدة - :

فَظَنُوا الرَّدَى خَيْرًا وَظَنُوا الْهَدَى رَشَدًا  
وَقَدْ أَوْرَثُوهُمْ عَنْهُمُ الْزُورُ وَالْوَزْرَا  
سَجَاحٌ لِكُلِّ مِنْهُمُ الْجَدَّةُ الْكَبْرَى  
بَأْنَ لَهُ شَطْرًا وَلِلْمُصْطَفَى شَطْرًا<sup>(٤)</sup>

أُولَئِكَ وَهَابِيَّةٌ ضَلَّ سَعِيهِمْ  
ضَعَافُ النَّهَى أَعْرَابٌ نَجَدُوهُمْ  
مُسِيلَمَةُ الْجَدِ الْكَبِيرُ وَعَرَسَهُ  
قَدْ وَرَثُوا الْكَذَابَ إِذْ كَانُ يَدْعُونِ

ما سبق نقله بعض النماذج لمزاعم الخصوم ومفترياتهم مأخوذة من كتبهم ومصادرهم، ولعل ما نقلناه عن الشيخ الإمام رحمه الله في اعتقاده في مسألة ختم النبوة، وكذلك اعتقاد أتباعه - من بعده - في هذه المسألة، وموقف الشيخ الإمام من أدعية النبوة، إن هذا يعتبر بحد ذاته من أعظم وأبلغ الحجج في دحض ورد تلك الفريسة الكاذبة الخطأة، ومع ذلك فسنورد بعض الردود في قمع هذه الفريدة، من باب الزيادة في إسقاطها وتهاقتها.

يقول الشيخ سليمان بن سحمان في كتابه «الأسنة الحداد في الرد على علوى الحداد» رأداً على علوى الحداد في فريته بأن الشيخ محمد بن عبد الوهاب مدعى للنبوة، (والجواب أن يقال لهذا الملحد المفترى: هذا من أبطل الباطل وأ محل المحال وبطلانه من وجوهه:

الوجه الأول: أنه زعم أنه يضرم دعوى النبوة، وهذا أمر قلبي لا يطلع عليه إلا الله، فكيف ساغ له أن يدعى علم ما في القلوب مما لا يطلع عليه إلا علام الغيوب.

(١) «تبين الحق والصواب»، ص٦.

(٢) لم أتعذر له على ترجمة، ولكن يبدو - والله أعلم - أنه عم الشيخ أبي بكر بن محمد بن عمر الملا، وأحد شيوخه، وأبو بكر توفي سنة ١٢٧٠ هـ.

انظر: «تحفة المستند» ٣٩٩/٢.

(٣) الحداد، «مصباح الأنام»، ص٥٣.

(٤) ص٢٧.

أيديعى علم الغيب أو أنه يوحى إليه ومن ادعى ذلك فهو كافر ثم ما هذه القرائن التي يزعم هذا الدجال المفترى أنها تظهر عليه بلسان الحال، فهلاً ذكر قرينة واحدة من ذلك فإننا لا نعلم إلا دعوة الحق إلى إخلاص العبادة لله وحده، وأن يكون الدين كله لله، ثم كيف ساغ له دعوى أن الشيخ يضرم في قلبه دعوى النبوة وهي كتب ظاهر وينفيه بدعواه الباطلة لما قال الشيخ في المشركين عباد القبور: إنهم يعظمون مشاهد الأنبياء عليهم الصلاة والسلام ومشاهد الأولياء تعظيمًا بليغاً حتى يطلبون منهم ما لا يقدر عليه إلا الله تبارك وتعالى، وهذا أمر معلوم مشهور عنهم واعتقادهم في الأنبياء والأولياء لا ينكره إلا مكابر في الحسّيات مباهت في الضروريات، فقول هذا الملحد فمن أين اطلع عليه واعتقد فيهم على سبيل القطع، حتى بنى عليه تكفارهم إلى آخره.

فيقال: اطلع عليه بأفعالهم الظاهرة التي لا تصدر إلا عن اعتقاد القلب فيمن يدعونه، ويستغفرون به، ويلجئون إليه في مهماتهم وملماتهم حالاً ومقالاً، بخلاف ما زعمت أنت وأصحابك المفترون من أن الشيخ يضرم دعوى النبوة وهو أمر قلبي لا يطلع عليه إلا الله، مع أنها دعوى كاذبة خاطئة، وبنيت على ذلك تكفاره وتکفير من اتبعه على دين الله ورسوله، واستحلال دمائهم وأموالهم من غير ذكر قرينة حال أو مقال إلا بدعوى مجردة عن الدليل<sup>(١)</sup>.

من خلال نقل هذا النص للشيخ سليمان بن سحمان رحمة الله يظهر جلياً قوة الحجة التي أدلّى بها الشيخ في مواجهة تلك الفرية، ولم يكتف بذلك رحمة الله، بل وضح تناقض الخصم وتصاربه حين ذكر أن الشيخ الإمام رحمة الله يقرر أن المشركين عباد القبور يعظمون المشاهد والأضرحة، ويطلبون منهم ما لا يقدر عليه إلا الله، فأذكر هذا الخصم محتجاً بأنه لا يطلع على اعتقادهم في تلك المشاهد والأضرحة، مع أن الشيخ الإمام فرق ذلك بقرائن وأدلة ثبتت ما يقول، وهذا المفترى زعم أن الشيخ ادعى النبوة، ولم يذكر أي قرينة تدل على دعواه. ثم ذكر ابن سحمان وجهاً آخر للرد على هذه الفرية، فقال:

(إن الشيخ قد ذكر في كتاب التوحيد ما رواه البرقاني في صحيحه قوله في الحديث « وإنما أخاف على أمري الأئمة المضلين وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيمة ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمري بالمشركين وحتى تعبد فئام من أمري الأوثان وإن سيكون في أمري كذابون ثلاثة كلهم يزعم أنه نبي وأنما خاتم النبيين

(١) ص ١٢.

لا نبي بعدي<sup>(١)</sup> .. إلى آخر الحديث.

وقال<sup>(٢)</sup> في المسائل المستنبطة من هذا الباب، الثامنة: العجب العجاب خروج من يدعي النبوة مثل المختار مع تكلمه بالشهادتين وتصريحة أنه من هذه الأمة وأن الرسول حق وأن القرآن حق.

وفيه أن مهداً خاتم النبيين، ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح، وقد خرج المختار في آخر عهده الصحابة، فكيف يصرم مع هذا دعوى النبوة، وكيف يزعم هذا ويرمي به الشيخ رجل يؤمن بالله واليوم الآخر وبهذا تعلم أن هذا من تزوير من شرق بهذا الدين من أعداء الله ورسوله تنفيراً للناس عن الإذعان لأخلاق التوحيد لله بالعبادة.

وقوله: ويشهد لذلك ما ذكره العلماء من أن ابن عبد الوهاب كان في أول أمره مولعاً بمطالعة أخبار من ادعى النبوة كانياً كمسيلمة وسجاح والأسود العنسي وطلحة الأسدي وأضرابهم.

والجواب أن يقال: وهذا أيضاً من الكذب والفحور وقول الزور بل كان رحمة الله مولعاً بكتب الحديث والتفسير كما قال رحمة الله في بعض أجوبته: ثم إننا نستعين على فهم كتاب الله بالتفاسير المتداولة المعتبرة، ومن أجلها لدينا تفسير محمد بن جرير الطبرى وختصره لابن كثير الشافعى، وكذلك البيضاوى، والبغوى، والخازن، والجلالين وغيرهم، وعلى فهم الحديث بشرحه كالقسطلاني والعسقلانى على البخارى، والنوى على مسلم، والمناوى على الجامع الصغير، ونحوهم من كتب الحديث، خصوصاً الأمهات الست وشروحها، ونعتنى بسائر الكتب فيسائر الفنون فروعاً وأصولاً وقواعد وسيراً وصرفأ ونحوأ وجميع علم الأمة<sup>(٣)</sup>.

يقول ابن سحمان في كتابه «الضياء الشارق في الرد على شبّهات الماذق المارق»، مكتباً هذه الفريدة التي تلقفها الزهاوى وسوّد بها كتابه المسمى «الفجر الصادق».

(وأما قوله: وكان محمد هذا باديء بداته:

(١) وهذه الرواية عند أحمد وأبي داود وأبي ماجه، والحاكم وأبي نعيم في «الحلية» و«الدلائل» يسنده صحيح على شرط مسلم).

عن كتاب «النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد»، لجاسم الدوسري، ط١، دار الخلفاء، الكويت، ١٤٠٤ هـ، ص ١٢٩.

(٢) أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب.

(٣) «الأسنة الحداد»، ص ١٢، ١٣.

فالجواب أن نقول: ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم كبرت  
كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كنباً فإن هذا معلوم كتبه بالاضطرار لا يمتنع  
فيه من له أدنى معرفة بمقادير الأئمة الأخيار، ومن طالع كتب الشيخ ومصنفاته  
ورسائله، وتأمل حال نشأته ودعوته إلى الله تبين له أن هذا من الكذب والافتراء وأنه  
من وضع أعداء الله ورسوله الذين يصدون عن سبيل الله ويبعونها عوجاً، ويسعون  
في الأرض فساداً والله لا يحب الفساد، يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم ويأبى الله  
إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون<sup>(١)</sup>.

ولا يكتفي الشيخ ابن سحمان - رحمة الله - في دحض هذه الفريضة بما كتبه آنفاً  
فقط، بل يشنع على هذه الفريضة بقصائد شعرية متعددة.

فيقول رحمة الله في ديوانه، وفي قصيدة له يذكر مفتريات أحمد دحلان على  
الشيخ الإمام:

وما قال فيما يدعيه ويفترى عليه من البهتان للأعين الرمد  
كدعواه أن الشيخ يزعم أنهنبي ولكن كان يخشى فلم يد

ثم يورد الرد عليه فيقول:

فويحك كم هذا التجاوز والهذا  
فجوزيت من مولاك شر جزائه  
أتتفق بلا علم أكاذيب مفتر  
وكم ذا التجري والتجاوز للحد  
وحل عليك الخزي في القرب والبعد  
أوضاعاً أفاك حسود وذي حق<sup>(٢)</sup>

ويقول ابن سحمان في قمع هجاء الملا أبي بكر عبد الرحمن بن عمر الإحسائي:

وأعظم من هذا ضلالاً وفريدة  
بأن قال دعواه النبوة ظاهراً  
نعم قام بالتوحيد والدين الهدى  
مقالات الشناعء بما أظهر الحقا  
وذا فريدة منهم على أنه الانتقى  
ونرجوه الزلفى فيرقى إلى المرفق<sup>(٣)</sup>

ويشنع ابن سحمان على مفتريات النبهاني في رأيته الصغرى، فيسيطر قصيدة  
طويلة سماها «الداهية الكبرى»<sup>(٤)</sup> وكان مما قاله:

(١) ص ٢٥، وقد نكر ابن سحمان قريباً من هذا الجواب في كتابه «كشف غياب الظلام»، ص ٩٨ - ١٠٠.

(٢) ديوان ابن سحمان «عقود الجواهر المنضدة الحسان» ط١، المطبعة المصطفوية بالهند، سنة ١٣٣٧ هـ، ص ٢٣، ٢٤.

(٣) المرجع السابق ص ١٤٤.

(٤) بلغت هذه القصيدة أربعينات بيت.

وقد ورثوا مجدًا أصيلاً مؤثلاً  
لأهل الهدى منهم فنالوا الفخرا  
 وليس له نسل يقرر أو يدرا  
 فما الفشر إلا ما هذوت به نشرا<sup>(١)</sup>

ويأتي رد الشيخ ناصر الدين الحجازي<sup>(٢)</sup> على هذه الفرية بأسلوب آخر، وذلك في رسالته «النفحة على النفحة»، حيث يزعم عبد القادر الاسكندراني - كأسلافه - أن الشيخ الإمام قد ادعى النبوة، فكان جواب الشيخ ناصر الدين الحجازي على هذا الإفك:

(أقول «من كان يخلق ما يقول فحيلتي فيه قليلة»، ولكن أقول لأن صاحب الرسالة ذهل عن قاعدة: إن كنت ناقلاً فالصحة، أو مدعياً فالدليل، فإن كنت مقلداً لدحlan في نقلك، أليس لك ما تميز به بين الغث والسمين، فتعلم أنه ما نقل عن هؤلاء القوم إلا فكاهات تضحك التكلى، ويهزأ بها الطفل الصغير فكيف يقبلها عقل رجل بلغ من الذكاء أن أرجع أمة من الجهل إلى العمل بالكتاب السنة.

وأما قوله وكان يضرم دعوى النبوة إلا أنه لم يتمكن من إظهارها فهذه دعوى كشف وأطلاع على ما في القلوب، فهي بين أمرتين إما تصريح بالكذب وإما مشاركة الله تعالى في قوله «علم خائنة الأعين وما تخفي الصدروه»<sup>(٣)</sup>.

فاختر أي الشقين شئت، وإن كنت مدعياً فعليك الدليل من كتبه التي طبعت في الهند وفي مصر وسارت في الأقطار<sup>(٤)</sup>.

ومما أورده الشيخ فوزان السايس في كتابه «البيان والإشمار» في دحض فرية ادعاء النبوة للشيخ رحمه الله، ننقل هذه السطور ردًا على من بهت الشيخ بادعاء النبوة في نفسه.

(إن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله قد اشتهر مذهبه ودعوته التي يدعى الناس إليها في مصنفاته المطلولة ورسائله المختصرة، فلم يترك لمعارضيه شبهة إلا كشفها، ولا طريقة توصل إلى الله وإلى أتباع رسوله ﷺ إلا بيتها وأوضحتها. فأي شيء يخفيه في نفسه بعد ذلك أيها الضالون؟ فلو كان لهذه الفرية أدنى قيمة لأوردت من كلام الشيخ رحمه الله ما يكفي ويشفي في ردها. ولكنها فرية تمثل الزور والفحور،

(١) المرجع السابق ص ٥٣.

(٢) سبق الإشارة إلى أن ناصر الدين الحجازي هو اسم أطلقه الشيخ محمد بن علي بن تركي على نفسه عند تأليفه لهذا الرد.

(٣) سورة غافر: آية ١٩.

(٤) ص ٧، ٨ باختصار.

فلا تستحق رداً أكثر من احتقار صاحبها وكشف عورته وليس أبلغ من رد هذا الملحد<sup>(١)</sup> على نفسه فاسمع إذا ما يعلوه بعد دعواه على الشيخ الكتمان. قال المعترض: فلما مات أبوه في نحو سنة ١٤٣ هـ ابتدأ إبناه بإظهار مذهبة حتى سنة ١١٥١ فأشهر أمره وأظهر دعوته وعقيدته في نجد وأطراها<sup>(٢)</sup>.

فالشيخ فوزان رحمة الله يقرر تقاهة هذه الفريدة وحقارتها، بحيث لا يلتفت إليها ولا تستحق الاهتمام أو الرد، ثم يشير إلى عوار هذه الفريدة ويكشف تناقض مفترتها وتضاربها، فيقول رحمة الله:

(فنقول لهذا الملحد: إذاً فليس فيه كتمان، كما افترته على الشيخ، فقد أبطلت دعواك بأقرارك بنفسك فإن ما أظهره الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله تعالى واشتهر به من الدعوة إلى كتاب الله تعالى واتباع رسوله عليه السلام واقتفاء أثره السلف الصالح من الصحابة والتابعين ومن تبعهم من أئمة الهدى والدين، قد ظهر واشتهر أمره، فلا ينكره إلا معاند مثلك أيها المفترى الذي أكذب نفسه بنفسه فالحمد لله على ظهور الحق وخذلان الباطل وأهله)<sup>(٣)</sup>.

ويشير د. عبد الرحمن عميرة في بحثه «الشبهات التي أثيرت على دعوة الشيخ إلى دحض ذلك الافتراء، فكان مما قال:

(والمتخصص لهذه الادعاءات والمفتريات يرى اتفاقها جميعاً على أن ادعاء النبوة عند الشيخ محمد بن عبد الوهاب كان إضماراً في داخله ولم يصرح به لأحد مطلقاً. هذا هو المفهوم من كلامهم ولا يمكن أن يفهم غير ذلك ونقول إذا كان كذلك، وأن الشيخ أضمر النبوة في نفسه، ولم يتمكن - كما يقول الادعاء - من إظهارها، فمن أطلعهم على هذا الشيء المضمر ...؟

هل أوحى الله إليهم بما في سرائر العباد؟ فإن قالوا نعم، فهم الأدعية حقاً، وتكون قولتهم هذه امتداد لما قاله مسلمة وسجاح وكل المردة أتباع الشيطان. وإذا لم تكن هذه أتراهم اطلعوا على الغيب وقرأوا ما في اللوح المحفوظ كما كان يدعي بعضهم. فإن كان هذا هو حالهم. خرجوا عن ملة الإسلام وألحقوا إلخوانهم في الجاهلية من الكهان وأدعية البهتان لأن الغيب لا يعلمه إلا الله.

(١) وهو مختار أحمد باشا المؤيد، صاحب كتاب «جلاء الأوهام».

(٢) ص ٥٧.

(٣) ص ٥٧.

قال تعالى: «عَالَمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا»<sup>(١)</sup> .

من خلال ما أوردناه من براهين متعددة، وردود متعددة<sup>(٢)</sup> ، في دحض فرية ادعاء الشيخ محمد بن عبد الوهاب النبوة، نأتي على خاتم هذا المبحث متذكرين قوله عزَّ وجَّلَ «سَبَحَنَكَ هَذَا بَهْتَانٌ عَظِيمٌ»<sup>(٣)</sup> .

وننتقل إلى الشق الآخر من هذه الفرية، وهو اتهام الشيخ وأتباعه بانتقاد الرسول ﷺ ... وسنورد - كما فعلنا في الشق الأول من هذه الفرية - مقدمة موجزة لبيان اعتقاد الشيخ وأعتقدات أتباعه في المصطفى ﷺ .

يقول الشيخ رحمة الله عن بعضه المصطفى ﷺ :

(ولما أراد الله سبحانه إظهار توحيده وإكمال دينه وأن تكون كلمته هي العليا، وكلمة الذين كفروا هي السفلى بعث محمداً خاتماً للنبيين، وحبيب رب العالمين، وما زال في كل جيل مشهوراً، وفي توراة موسى وإنجيل عيسى مذكوراً، إلى أن أخرج تلك الدرة بينبني كنانة وبني زهرة، فأرسله على حين فترة من الرسل وهذا إلى أقوم السبيل، فكان له ﷺ من الآيات الدالة على نبوته قبل مبعثه ما يعجز أهل عصره...)<sup>(٤)</sup> .

ويتحدث الشيخ الإمام عن معنى شهادة أن محمداً رسول الله فيقول:

(ومعنى شهادة أن محمداً رسول الله طاعته فيما أمر، وتصديقه فيما أخبر، واجتناب ما عنه نهى ونذر، وأن لا يعبد الله إلا بما شرع) <sup>(٥)</sup> .

فلا يتحقق معنى شهادة أن محمداً رسول الله إلا بتمام الاتباع، وكمال الاقتداء، بهدي النبي ﷺ .

ويقول الشيخ مشيراً إلى بعض خصائص المصطفى ﷺ :

(فرسول الله محمد ﷺ هو سيد الشفعاء، وصاحب المقام المحمود، وآدم فمن دونه تحت لوائه) <sup>(٦)</sup> .

(١) سورة الجن: آية ٢٦.

(٢) بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب ٥٥/٢، ٥٥.

(٣) وانظر أيضاً: ما كتبه عجل التشي في الرد على زعم الخصوم بأن الشيخ ادعى النبوة، (من حلقات ترتيب أوراق سقوط الخلافة) مجلة المجتمع، ع ٥٠٠.

(٤) سورة التور: آية ١٦.

(٥) «مجموعة الرسائل والمسائل التجريبية» ٢٨/٤.

(٦) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ١/١٩٠، وانظر: ملحق المصنفات «مجموعة مؤلفات الشيخ» ص ٨٢.

(٧) المرجع السابق ١١٣/٥ بتصرف يسير.

كما يذكر الشيخ بأنه عليه صلوات الله عليه (أقرب الخلق منزلة)<sup>(١)</sup> وأنه (سيد المرسلين)<sup>(٢)</sup> وفي قصة سبب نزول سورة هُنَّا، يذكر الشيخ (ما فيها من فضائل الرسول عليه صلوات الله عليه، وقوله الحق الذي لا يقدر غيره يقوله)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ ضمن كلامه عن سورة النور:

(الأمر بطاعته «سبحانه» وطاعة رسوله وأن الهدى في طاعته، كما قال تعالى:  
﴿وَإِن تطعوه تهدا﴾)<sup>(٤)</sup>.

كما يعرف الشيخ الصراط المستقيم عند تفسيره لسوره الفاتحة، فيقول:  
(والمراد بذلك الدين الذي أنزله الله على رسوله عليه صلوات الله عليه، وهو صراط الذين أنعمت عليهم صلوات الله عليه وأصحابه، وأنت دائمًا في كل ركعة تسأل الله أن يهديك إلى طريقهم ...<sup>(٥)</sup>).

ويبيّن الشيخ في تفسير سورة الحجرات أنه (لابد من الأدب مع رسول الله عليه صلوات الله عليه وتعظيم حرمته)<sup>(٦)</sup>.

ومن المناسب أن ننقل ما سطره الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن عن جده الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب في هذه المسألة، فيقول الشيخ عبد اللطيف:  
(وقد قرر رحمة الله على شهادة أن محمداً رسول الله من بيان ما تستلزم هذه الشهادة و تستدعيه و تقتضيه من تجريد المتابعة، والقيام بالحقوق النبوية من الحب والتوفيق والنصر والمتابعة والطاعة وتقديم سنته عليه صلوات الله عليه على كل سنة و قول، والوقف معها حيث ما وقفت، والانتهاء حيث انتهت في أصول الدين وفروعه، باطنها وظاهرها، كلية وجزئية، ما ظهر به فضله وتأكد علمه وبنله)<sup>(٧)</sup>.

(١) المرجع السابق .٣٣٩/٤.

(٢) المرجع السابق .٣٣٥/٤.

(٣) المرجع السابق .٣٨١/٤.

(٤) سورة النور: آية ٥٤.

(٥) «مجموعة مؤلفات الشيخ» .٢٧٩/٤.

(٦) المصدر السابق .١٧/٤.

(٧) المصدر السابق .٣٤٩/٤.

وانظر أيضًا: ما كتبه الشيخ في رسالته «فضل الإسلام» - والموجودة في «مجموعة مؤلفات الشيخ» -، باب حقوق المصطفى، وباب تحريضه عليه صلوات الله عليه على لزوم السنة والترغيب في ذلك .٢٦٠/١ - ٢٦٢ .

(٨) «منهاج التأسيس»، ص ٤١، ونقل هذا النص الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن.  
انظر: «الدرر السننية» .٢٦٤/١.

وحيث أنه من الواجب متابعة المصطفى عليه السلام، فإن الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ينكر بذلك فيقول:

(وما متابعة الرسول عليه السلام فواجـب على أمتـه متابعتـه في الاعقـادات، والأقوـال والأفعالـ). قال الله تعالى: «قل إن كـنتم تحـبون الله فاتـبعونـي يـحبـكم الله»<sup>(١)</sup> الآية، وقال عليه السلام: «من أحدثـ في أمرـنا هـذا ما لـيس مـنه فهو رد» رواه البخارـي ومسـلم، وفي روـاية لمـسلم: «من عملـ عمـلاً لـيس عـلـيه أمرـنا فهو رد» فـتوزنـ الأقوـال والأفعالـ بأقوـالـه وأفعالـه، فـما وافقـ منها قـبـلـ، وما خـالـفـ ردـ على فـاعـلهـ كـانـاً مـنـ كانـ..<sup>(٢)</sup>.

وفي جواب للـشـيخـينـ حـسـينـ<sup>(٣)</sup> (تـ ١٢٢٤ـهـ) وـعـبدـ اللهـ اـبـنـيـ الشـيـخـ مـحـمـدـ بنـ عبدـ الوـهـابـ حولـ معـنىـ شـهـادـةـ أـنـ مـحـمـداـ رـسـولـ اللهـ عليهـ السـلامـ، فـقاـلاـ:

(وـتحـقـيقـ شـهـادـةـ أـنـ مـحـمـداـ رـسـولـ اللهـ هوـ أـنـ يـطـاعـ فـيمـاـ أـمـرـ، وـيـنـتهـيـ عـمـاـ عـنـهـ نـهـيـ وـزـجـرـ، وـيـكـونـ هوـ الإـمـامـ المـتـبـعـ، وـمـنـ سـوـاهـ فـيـؤـخـذـ مـنـ كـلـامـهـ وـيـتـرـكـ، فـعـلـىـ أـقوـالـهـ تـعـرـضـ الـأـقـوـالـ وـالـأـفـعـالـ، فـمـاـ وـافـقـ قـوـلـهـ فـهـوـ الـمـقـبـولـ، وـمـاـ خـالـفـهـ فـهـوـ الـمـرـدـوـ..<sup>(٤)</sup>).

ويـقـولـ صـاحـبـ «التـوضـيـحـ عـنـ تـوـحـيدـ الـخـلـاقـ» عـنـ مـنـزـلـةـ نـبـيـنـاـ مـحـمـدـ عليهـ السـلامـ:

(..) وـهـوـ الـذـيـ أـرـسـلـهـ اللهـ رـحـمـةـ لـلـعـالـمـيـنـ، وـقـدـوـةـ لـلـعـالـمـيـنـ، وـمـحـجـةـ لـلـسـالـكـيـنـ، وـحـجـةـ عـلـىـ الـمـعـانـدـيـنـ، وـحـسـرـةـ عـلـىـ الـكـافـرـيـنـ، أـرـسـلـهـ بـالـهـدـىـ وـدـيـنـ الـحـقـ، الـذـيـ هـوـ التـوـحـيدـ بـنـ يـدـيـ السـاعـةـ بـشـيرـاـ وـنـبـيرـاـ وـدـاعـيـاـ إـلـىـ اللهـ بـإـنـهـ وـسـراـجـاـ مـنـبـيرـاـ، فـأـنـعـمـ بـهـ عـلـىـ أـهـلـ الـأـرـضـ نـعـمـةـ لـاـ يـسـتـطـيـعـونـ لـهـ شـكـورـاـ، فـأـمـدـ بـمـلـاكـتـهـ الـمـقـبـيـنـ، وـأـيـدـهـ بـنـصـرـهـ وـبـالـمـؤـمـنـيـنـ، وـأـنـزـلـ عـلـيـهـ كـتـابـهـ الـمـبـيـنـ، الـفـارـقـ بـيـنـ الـهـدـىـ وـالـضـلـالـ، فـشـرـحـ لـهـ صـدـرـهـ، وـوـضـعـ عـنـهـ وـزـرـهـ، وـرـفـعـ لـهـ ذـكـرـهـ، وـجـعـلـ الذـلـلـ وـالـصـغـارـ عـلـىـ مـنـ خـالـفـ أـمـرـهـ، وـفـرـضـ عـلـىـ الـعـبـادـ طـاعـتـهـ، وـمـحـبـتـهـ وـالـقـيـامـ بـحـقـوـقـهـ، وـسـدـ الـطـرـقـ كـلـهاـ إـلـيـهـ وـإـلـيـ جـنـتـهـ، فـلـمـ يـفـتـحـ لـأـحـدـ إـلـاـ مـنـ طـرـيـقـهـ فـهـوـ الـمـيـزـانـ الـرـاجـعـ الـذـيـ عـلـىـ أـخـلـافـهـ وـأـعـمـالـهـ وـأـقـوـالـهـ تـوـزنـ الـأـخـلـاقـ وـالـأـعـمـالـ وـالـأـقـوـالـ.

فـلـمـ يـزـلـ عـلـيـهـ مـشـمـراـ فـيـ ذـاتـ اللهـ، لـاـ يـرـدـهـ عـنـهـ رـادـ، صـادـعاـ بـأـمـرـهـ لـاـ يـصـدـهـ عـنـهـ صـادـ، إـلـىـ أـنـ بـلـغـ الرـسـالـةـ وـأـدـىـ الـأـمـانـةـ وـنـصـحـ الـأـمـةـ، وـجـاهـدـ فـيـ اللهـ حـقـ الـجـهـادـ.

(١) سورة آل عمران: آية ٣١.

(٢) الدرر السننية، ٢٣٥/١، ٢٣٦.

(٣) ولد الشيخ حسين بالدرعية وتعلم بها، وكان يوم المصلين بجامع الدرعية، وتولى القضاء.

انظر: «مشاهير علماء نجد» ص ٤٣، «علماء نجد» ١/٢٢٠.

(٤) مجموعة الرسائل والمسائل النجفية، ٤/٥٤٢.

فأشرقت برسالته الأرض بعد ظلماتها، وتآلفت به القلوب بعد شتاتها، وامتلأت به الدنيا نوراً وابتهاجاً، ودخل الناس في دين الله أفراجاً، فلما أكمل الله به الدين، وأتمَّ به النعمة على عباده المؤمنين استأثر به ونقه إلى الرفيق الأعلى والمحل الأسى، وقد ترك أمته على المحجة البيضاء، والطريق الواضحة الغراء، فصلى الله وسلم وملاكته وأنبياؤه ورسله والصالحون من عباده عليه ...<sup>(١)</sup>.

ويبيِّنُ الشِّيخ إِسْحَاقُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنُ حَسْنٍ وجوبَ التَّعْظِيمِ لِمَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَيَقُولُ: فَقَدْ عَلِمْتُ كَلَامَ الصَّادِقِ الْمَصْدُوقِ فَلَا يَكُونُ قَوْلُ الْغَيْرِ فِي نَفْسِكَ أَعْظَمُ مِنْ كَلَامِ نَبِيِّكَ<sup>(٢)</sup>.

ويقول الشِّيخ صالح بن محمد الشثري في رسالته «تأييد الملك المنان» مجملًا حقوق نبينا محمد عَلَيْهِ السَّلَامُ:

(وَأَمَّا حُقُوقُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَهِيَ واجِبةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ فِي كُلِّ زَمَانٍ وَمَكَانٍ، فَإِنَّ اللَّهَ أَوْجَبَ الإِيمَانَ بِهِ، وَمَحِبَّتَهُ وَطَاعَتَهُ، وَمَوَالَاتَهُ وَنَصْرَتَهُ وَاتَّبَاعَهُ، وَأَمْرَ بالصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ عَلَيْهِ فِي كُلِّ مَكَانٍ، وَسُؤَالُ اللَّهِ لَهُ الْوَسِيلَةُ عِنْ كُلِّ آذَانٍ، وَبِنَكْرِ فَضَائِلِهِ وَمَنَافِعِهِ، وَمَا يَعْرِفُ بِهِ قَدْرُهُ نِعْمَةُ اللَّهِ بِيَعْتَثِنُهُ عَلَى أَهْلِ الْأَرْضِ، وَأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَنْعِمْ عَلَى أَهْلِ الْأَرْضِ نِعْمَةً أَعْظَمُ مِنْ إِرْسَالِ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَأَنَّهُ هُوَ أُولَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَنَّهُ لَا يَؤْمِنُ الْعَبْدُ حَتَّى يَكُونُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَلَدِهِ وَوَالِدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، بَلْ حَتَّى يَكُونُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ نَفْسِهِ إِلَى غَيْرِ ذَلِكِ مِنْ حُقُوقٍ ...<sup>(٣)</sup>).

ويقول الشِّيخ السهسواني حول تعظيم المصطفى عَلَيْهِ السَّلَامُ:

(فَنَحْنُ معاشرُ أَهْلِ الْحَدِيثِ نَعْظِمُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامَ بِكُلِّ تَعْظِيمٍ جَاءَ فِي الْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ الثَّابِتَةِ سَوَاءٌ كَانَ ذَلِكَ التَّعْظِيمُ فَعْلَيْأَ أوْ قَوْلَيْأَ أَوْ اعْتِقَادَيْأَ، وَالْوَارِدُ فِي الْكِتَابِ الْعَزِيزُ وَالسَّنَّةُ الْمَطَهُرَةُ مِنْ ذَلِكَ الْبَابِ فِي غَایَةِ الْكَثْرَةِ).

وَأَمَّا أَهْلُ الْبَدْعِ فَمُعَظَّمُ تَعْظِيمِهِمْ تَعْظِيمٌ مَحْدُثٌ كَشَدُ الرَّحَالِ إِلَى قَبْرِ الرَّسُولِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَالْفَرَحُ بِلِيلَةِ ولادَتِهِ، وَقَرَاءَةُ الْمَوْلَدِ، وَالْقِيَامُ عِنْ ذِكْرِ وَلَادَتِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَمَا ضَاهَاهَا، وَأَمَّا التَّعْظِيمَاتُ الثَّابِتَةُ فَهُنَّ عَنْهَا بِمَرَاحلٍ ...<sup>(٤)</sup>).

(١) ص ٢١، ٢٢ وانظر: ص ٤٠.

(٢) «الدرر السنية» ١/٢٦٩.

(٣) ق ٧.

(٤) «صيانة الإنسان عن سوسنة بحلان»، ط٥، مطابع نجد، الرياض، ١٣٩٥، ص ٢٤٤ باختصار.  
انظر: ما كتبه السهسواني في شأن فضل الرسول عَلَيْهِ السَّلَامُ ص ٢٣٧ - ٢٤٣.

ثم يقول محمد رشيد رضا معلقاً: (من تتبع التاريخ يعلم أن أشد المؤمنين حباً واتباعاً للنبي ﷺ أفلّهم غلوّاً فيه، ولا سيما أصحابه رضي الله عنهم، ومن يليهم في خير القرون، وأن أضعفهم إيماناً وأفلّهم اتباعاً له هم أشدّهم غلوّاً في القول وابتداعاً في العمل، وترى ذلك في شعر الفريقين<sup>(١)</sup>).

و حول وجوب إجلال السنة النبوية، يذكر الشيخ محمد بن عبد الطيف بن عبد الرحمن بن حسن في رسالته لأهالي جنوب غرب الجزيرة، معنقد أئمة الدعوة السلفية في نجد، فكان مما قاله:

(وإذا بانت لنا سنة صحيحة عن رسول الله ﷺ عملنا بها، ولا نقدم عليها قول أحد كائناً من كان، بل نتلقاها بالقبول والتسليم؛ لأن سنته رسول الله ﷺ في صدورنا أجل وأعظم من أن نقدم عليها قول أحد)<sup>(٢)</sup>.

ويقول ابن سحمان - حول مقام النبي ﷺ - شعراً:

|                                        |                                 |
|----------------------------------------|---------------------------------|
| محمد المعصوم أكمل مرشد                 | ونشهد أن المصطفى سيد الورى      |
| رسول من الله العظيم الممجد             | وأفضل من يدعوا إلى الدين والهدى |
| يطاع فلا يعصى بغير تردد <sup>(٣)</sup> | إلى كل خلق الله طرّا وإنه       |

وجاء في «البيان المفيد» ما يلي:

(ونعتقد أن أفضل المخلوقين وأكملهم نبينا محمد ﷺ قد وصفه الله بالعبودية في أشرف المقامات، وورد عنه ﷺ أنه قال: «ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله»<sup>(٤)</sup> وورد: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله»<sup>(٥)..</sup><sup>(٦)</sup>).

ويقول الشيخ عبد الله بن سليمان البليهد<sup>(٧)</sup> (ت ١٣٥٩):

(١) «صيانة الإنسان عن وسوسه حلان»، ط٥، مطبع نجد، الرياض، ١٣٩٥هـ، ص٢٤٤ باختصار.  
وانظر: ما كتبه السمهوني في شأن فضل الرسول ﷺ من ٢٣٧ - ٢٤٣.

(٢) «الدرر السننية»، ١/٢٨٩، ٢٩٠.

(٣) «الدرر السننية»، ١/٢٩٥.

(٤) لم أعن عليه بهذا اللفظ، ولكن هناك أحاديث أخرى صحيحة بمعناه.  
رواه البخاري.

(٦) «البيان المفيد» فيما اتفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد، ط٢، مطبع دار الثقافة ١٣٩٨هـ، ص٩.

(٧) ولد في قرية القراء بالقصيم سنة ١٢٨٤هـ، وتغلق إلى عدة بلدان في سبيل طلب العلم، وتولى القضاء في أكثر من بلد، وصار رئيس القضاء في مكة، له مؤلفات وعدة تلاميذ، مات في الطائف.

انظر: «علماء نجد»، ٥٤٢/٢، «مشاهير علماء نجد»، ص٣٤.

(فقه النبي عليه محبته المقدمة على محبة النفس والولد والوالد والأهل والمال  
وتصديقه وطاعته<sup>(١)</sup>).

هذه النقول السابقة، ما هي إلا إشارات سريعة تعطي بياناً مجملأً لمعتقد الشيخ رحمة الله -، ومعتقد أتباعه من بعده في حقوق نبينا عليه السلام، فما قصدوا - رحمهم الله - من دعوتهم الإصلاحية إلا التأسي بالمصطفى والاتباع ومحاربة الضلال والابتداع.

وأما افتراء الخصوم على الشيخ وأتباعه، بأنهم ينتقصون رسول الله عليه السلام، فنجد من خلال المصادر التي بين أيدينا، أنها تشير إلى أن سليمان بن سحيم هو من أوائل إن لم يكن أولهم - المفترئين لهذا البهتان، فقد قام سليمان بن سحيم بقذف الشيخ بهذا الإفك، ولم يقتصر على ذلك بل تجاوزه إلى نشر هذا الإفك فيسائر البلدان والأماكن، يحرّض علماء تلك البلاد على الشيخ، ويشنع عليه ويكيل إليه الأكاذيب والتلفيقات.

يقول ابن سحيم كذباً على الشيخ في انتقاد الرسول عليه السلام، حيث كتب رسالة إلى علماء الأمصار عند ظهور دعوة الشيخ آنذاك<sup>(٢)</sup>، فكان مما قاله: (ومنها أنه أحرق «دلائل الخيرات»<sup>(٣)</sup> لأجل قول سيننا ومولانا، وأحرق أيضاً «روض الرياحين»<sup>(٤)</sup>، وقال هذا روض الشياطين .. ومنها أنه صَحَّ عنه أنه يقول لو أقدر على حجرة الرسول هدمتها ... ومنها أنه قال الصلاة على رسول الله عليه السلام يوم الجمعة وليلتها، هي بدعة وضلالة تهوي ب أصحابها في النار ...)<sup>(٥)</sup>.

وَهِنَّ أُرْسَلُ أَبْنَى سَحِيمٍ هَذِهِ الرِّسَالَةِ إِلَى الْعَرَاقِ .. كَانَ مِنْ أَجَابَهُ أَحْمَدُ بْنُ عَلَى  
الْقَبَانِي فِي مَجْلِدِ ضَخْمٍ، فَكَانَ مَا قَالَهُ الْقَبَانِي - مَعْلُوقًا عَلَى كَلَامِ أَبْنَى سَحِيمٍ السَّابِقِ -  
(أَقُولُ فَعْلَهُ - أَيُّ الشَّيْخُ - هَذَا جَرَأَةٌ مِنْهُ عَلَى جَنَابِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَعَدْمِ  
تَعْظِيمِهِ، وَإِكْرَامِ مَقَامِهِ، وَعَدْمِ مُبَالَاهَةِ بِالْدِينِ، إِذَا قَدِمَ عَلَى إِحْرَاقِ كِتَابٍ مَوْضِعُهُ فِي

(١) خطاب الشيخ ابن بلعيد في الاجتماع الذي عقده بين علماء نجد وعلماء مكة ص ٢١.

(٢) أي ظهور دعوة الشيخ في بلدة العينية، حيث أن رسالة ابن سحيم كانت متقدمة بدليل أن جواب القباني كان سنة ١١٥٧هـ، وتضمن الطعن في أهل العينية الذين ناصروا الشيخ في بادئ الأمر، كما أن نفس هذا العام - سنة ١١٥٧هـ - هو انتقال الشيخ الإمام من العينية إلى الدرعية - وقد نكر بعض الباحثين أن الشيخ انتقل إلى الدرعية سنة ١١٥٨هـ.

<sup>٥٤</sup> انظر: كتاب «محمد بن عبد الوهاب» للعثيمين ص٤٤، «مشاهير علماء نجد» ص٢٦.

(٣) ألف «دلائل الخيرات» محمد بن سليمان بن عبد الرحمن المغربي، الشاذلي طريقة (ت ١٨٥٤هـ).

(٤) ألف «روض الرياحين» عبد الله بن أسعد بن علي بن سليمان الباقي (ت ٧٦٨هـ).

(٥) حسين بن غنام، «روضة الأفكار» ١١٢/١، ١١٣.

فضل الصلاة عليه ﷺ، وفي كيفية الصلاة عليه ...<sup>(١)</sup>.

ويقول في موضع آخر من كتابه:

(فظهر لك أن قول هذا المخدول - أي الشيخ - لو أقدر على هدم حجرة الرسول هدمتها قول من لم يتبع سبيل المؤمنين، في تعظيم حرمات سيد المرسلين، بل إنما ذلك قول من اتبع واقندي بالييس اللعين، ومن تنتقص مقام حبيب رب العالمين)<sup>(٢)</sup>.

ثم جاء ثالثهم علوى الحداد، فزاد عليهم إفكاً وبهتاناً وذلك في كتابه «مصابح الأنام»، فزعم أن الشيخ:

(كان ينتقص النبي ﷺ كثيراً بعبارات مختلفة، منها قوله: إنه طارش بمعنى أن غاية أمره أنه كالطارش الذي يرسل إلى أنس في أمر فيبلغهم ثم ينصرف، وكان بعضهم يقول عصايا خير من محمد، لأنها ينتفع بها بقتل الحياة ونحوها، ومحمد قد مات، ولم يبق فيه نفع أصلاً، وإنما هو الطارش ومضى، وبهذا يكفر عند المذاهب الأربع، ومن ذلك أنه كان يكره الصلاة على النبي ﷺ، ويتأذى من سماعها، وينهى عن الجهر بها على المنابر، ويؤذى من يفعله، ومنع من الإتيان بها على المنابر ليلة الجمعة، ولذلك أحرق «دلائل الخيرات»، وغيره من كتب الصلاة على النبي ﷺ، وتستر بدعوى أن ذلك بدعة)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الحداد في موضع آخر من كتابه:

(وكان يقول) أن الربابة في بيت الخطأة أقل إثماً من ينادي وينكر بالصلاة على النبي ﷺ على المنابر<sup>(٤)</sup>.

وساق أحمد بن زيني دحلان في كتابه «خلاصة الكلام في بيان أمراء البلد الحرام»<sup>(٥)</sup>، وفي كتابه « الدرر السننية في الرد على الوهابية»<sup>(٦)</sup> فريباً مما نكره صاحب «مصابح الأنام».

ونقل صاحب «جلاء الأوهام» ما افتراه دحلان، وزاد في بهتانه حيث قال:

(١) «فصل الخطاب»، ق ٣٢.

(٢) المصدر السابق ق ١٦٣.

(٣) ص ٤.

(٤) ص ٦٧.

(٥) ص ٢٣٠.

(٦) ص ٤٤.

(قولهم حيث أن محمداً بلغ القرآن ومات، فعند تزول آخر آية من القرآن انتهت رسالة محمد، وسقطت عنه حقوق الرسالة. وهذا معنى تسميته «طارشاً»، ومعناه عندهم «مرسل جاء برسالة بلغها وذهب» فلا علاقة للناس فيه، والالتفاتات إليه شرك)<sup>(١)</sup>.

ويكذب مرة أخرى فيقول: (قولهم - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه - أن الله أرسل محمداً وأنزل عليه القرآن ليبلغه للناس، وما أذن له أن يشرع للناس أشياء من عنده، فالدين كله في القرآن، وكل ما جاء به الحديث ويسميه المسلمون سنة واجبة فهو باطل، ولا يجوز التعبد والعمل به)<sup>(٢)</sup>.

واستحدث محسن الأمين العاملی للفریة وجهاً آخر - عدا ما نقله عن صاحب «خلاصة الكلام» - فذكر أن اعتقاد «الوهابيين» في ضرورة المصطفى عليهما السلام أنه صنم من الأصنام، ووثن من الأوثان بل هو الصنم الأكبر والوثن الأعظم)<sup>(٣)</sup>.

وتلفت صاحب «سعادة الدارين» ما افتراه علوی الحداد<sup>(٤)</sup>، وكذا يوسف النبهاني تلفت كلام بحلان، وسود به صحائف كتابه الذي أسماه «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق»<sup>(٥)</sup>.

وأنشد أحدهم شعراً في هذه الفرية فقال:  
 يا محرقاً روض الرياحين الذي يحكي حکای الصالحين الزهد  
 يا مفتياً بخراب قبة أحمد كنز العلوم الهاشمي السيد  
 وقد حسن خزيك هذه الفرية بأسلوب آخر، وذلك في كتابه «المقالات الوفية»  
 فقال عن الشيخ:

(وكذا تنفيصه للرسل والأنبياء وهم قبّهم .. ومنعه من قراءة خبر مولد النبي عليهما السلام، وضرب رقاب من ينادي في المنارة للصلة على النبي عليهما السلام)<sup>(٦)</sup>.

ثم جاء محمد نجيب سوقية، فسطر هذه الفرية بأسلوب يتظاهر فيه بحب المصطفى عليهما السلام فقال:

(١) مختار أحمد المؤيد، «جلاء الأوهام»، ص ٦ - ٨.

(٢) المصدر السابق نفس الصفحة.

(٣) انظر: كتاب «كشف الارتياب» ص ١٣٩.

(٤) انظر: إبراهيم السنوسي، «سعادة الدارين»، ٤٤/١، ٥٣.

(٥) انظر: «شواهد الحق» ص ٤١.

(٦) منظومة في الطعن على الشيخ الإمام، المكتبة السعودية، ق ٢.

(٧) ص ١٨٨.

(وما تقشعر منه الجلود ما سمعت عن بعضهم أنهم يقولون محمد كالعصا  
لا يضر ولا ينفع بل العصا اليوم أفعى من محمد بعد موته ..<sup>(١)</sup>).

ثم قال: (إن هذه الفرية تعرضت لسخط الله بإذائهم لحبيب الله عليه السلام)<sup>(٢)</sup>، وعقد المدعو، محمد الطاهر يوسف فصلاً في كتابه «قوة الدفاع والهجوم»، وهذا الفصل مملوء بالأكاذيب على الشيخ وأتباعه، حيث جعل عنوانه: «بيان استخفاف الفرقة المعزلة من السنة النبوية لقدر نبينا وسيينا وشفيعنا محمد الله»<sup>(٣)</sup>.

ثم عقد فصلاً آخر قال فيه عن اتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب:  
(ومما يدل على استنقاصهم واستخفافهم لقدر نبينا محمد عليه السلام هذه اللفظة المجردة عن الأدب والحياء وهي «محمد لا يعلم الغيب»)<sup>(٤)</sup>.

ويزعم صاحب كتاب «إسلامي فرقى» عن الشيخ كنباً وزوراً أن الشيخ يعلن أن تعظيم الرسول شرك<sup>(٥)</sup>.

ونختم هذا الإفك المبين بما ذكره الشيخ محمد منظور النعmani في كتابه «دعایات مکففة ضد الشيخ محمد بن عبد الوهاب».

(وقد سمعت وقئت أكذوبة عجيبة: أن رجلاً يحمل اسم عبد الوهاب النجدي وكان يتزعم الطائفة الوهابية، كان قد بلغ من عدوانه للنبي عليه السلام إلى أن ورد المدينة المنورة يتظاهر بالصلاح والتقوى .. وسكن بيته على الكراء من أجل أن يتخذ في داخل الأرض سرباً من بيته إلى روضة النبي عليه السلام حتى يتمكن من العبث بالجنة المطهرة - نعوذ بالله من ذلك - إلا أنه لم يستطع تحقيق أمنيته حيث تراءى النبي في المنام للملك الذي كان يحكم الحجاز آنذاك، وقال له في المنام: إن رجلاً من نجد خبيثاً رقيعاً يتخذ التفق في الأرض من أجل الغرض الخبيث، فبحث الملك عن الرجل عبد الوهاب النجدي، وقبض عليه فعلاً وضرب عنقه.

ولا أزال أذكر أن الناس كانوا يتناقلون هذه الأكذوبة كحقيقة تاريخية معلومة مقررة، ولذلك فلم أشك فيها قط، لأنني لم أجد أحداً يرفضها أو يشك فيها)<sup>(٦)</sup>.

(١) «تبين الحق والصواب» ص ٢٩.

(٢) المصدر السابق ص ٣٠.

(٣) ص ١٨.

(٤) ص ١٩.

(٥) انظر: كتاب «إسلامي فرقى» (أردو).

(٦) ص ١٥، ١٦.

ويقول حافظ وهبة في كتابه «جزيرة العرب»:

(ولقد سمعت في نجد أن حكام نجد الشمالية أثناء خصومتهم مع آل سعود كانوا يكتبون إلى الأتراك أن آل سعود اتخذوا راية شعارها: لا إله إلا الله محد رسول الله «بمحذف ميم محمد» أي لا أحد رسول الله. وهذا كله تغيرة للأتراك من خصومهم، وهم يعلمون حق العلم أن هذا كذب<sup>(١)</sup>).

وقد بلغت هذه الفريدة - أعني فرية انتقاد الرسول ﷺ - الإمام الشيخ، فكان جوابه عما افتراء عليه ابن سحيم بما يلي:

(سبحانك هذا بهتان عظيم، ولكنه قبل من بعث النبي محمد ﷺ أنه يسب عيسى ابن مريم، ويسب الصالحين، تشبهت قلوبهم، وبهته أنه يزعم أن الملائكة، وعيسى وعزيز في النار، فأنزل الله في ذلك ﴿إِنَّ الَّذِينَ سَبَقُوكُمْ مِّنَ الْجَاهِلِيَّةِ أَوْلَئِكَ عَنْهَا مُبَدِّعُونَ﴾<sup>(٢)</sup>..).

ويقول الشيخ - رحمه الله - في تكذيب هذا الافتراء:

(وما ذكره المشركون على أنني أنهى عن الصلاة على النبي، أو أني أقول لو أن لي أمراً هدمت قبة النبي ﷺ ... فكل هذا كذب وبهتان، افتراء على الشياطين الذين يريدون أن يأكلوا أموال الناس بالباطل، مثل أولاد شمسان وأولاد إدريس)<sup>(٤)، (٥)</sup>.

ويقول - أيضاً - في رسالة بعثها إلى عبد الرحمن السويفي أحد علماء العراق، مجيباً عن افتراء ابن سحيم - الذي أرسله إلى سائر البلدان ومنها العراق -.

(يا عجباً كيف يدخل هذا في عقل عاقل، هل يقول هذا مسلم أو كافر أو عارف أو مجنون، وكذلك قولهم أنه يقول لو أقدر أهدم قبة النبي ﷺ لهمتها «أي من البهتان»، وأما «دلائل الخيرات»<sup>(١)</sup> فله سبب، وذلك أنني أشرت إلى من قبل نصحتي من إخواني، أن لا يصير في قلبه أجل من كتاب الله، ويطعن أن القراءة فيه أجل من قراءة القرآن، وأما إحرافه والنهي عن الصلاة على النبي ﷺ بأي لفظ كان فهذا

(١) نقلأً عن كتاب «النهايات الحديثة في جزيرة العرب»، ص ٦٠.

(٢) سورة الأنبياء: آية ١٠١.

(٣) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٦٤/٥، ٦٤، وانظر: ١٢/٥.

(٤) هذه بعض أسماء رجال كان بعض النجاشيين يغلون فيهم. انظر: فتاوى الشيخ محمد بن إبراهيم ١٣٤/١، وانظر: بحث «الرسائل الشخصية للشيخ محمد بن عبد الوهاب» للعثيمين ضمن بحوث أسبوع الشيخ ١٠١/١.

(٥) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٥٢/٥.

(٦) انظر: جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن «دلائل الخيرات»، «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٣٨/٢.

من البهتان)<sup>(١)</sup>.

ومما كتبه الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ذاكراً هذه المفتريات ثم معيناً عليها بالدحض والرد، حين دخل مكة في محرم سنة ١٢١٨هـ (وأما ما يكتب علينا سترأ للحق، وتلبيساً على الخلق بأننا نضع من رتبة نبينا محمد ﷺ بقولنا النبي رمة في قبرة، وعصا أحدينا أفعى له منه، وليس له شفاعة، وأن زيارته غير مندوبة، وأنه كان لا يعرف معنى لا إله إلا الله حتى أنزل عليه ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ﴾<sup>(٢)</sup> مع كون الآية مدنية ... وأتنا ننهي عن الصلاة على النبي ﷺ ... فلا وجه لذلك فجميع هذه الخرافات وأشباهها لما استفهمنا عنها من ذكر أولاً كان جوابنا في كل مسألة من ذلك سبحانه هذا بهتان عظيم، فمن روى عنا شيئاً من ذلك أو نسبه إلينا فقد كذب علينا وافتوى.

ومن شاهد حالنا وحضر مجالسنا وتحقق معنا علم قطعاً أن جميع ذلك وضعه وافتراه علينا أعداء الدين وإخوان الشياطين، تنفيراً للناس عن الإذعان بإخلاص التوحيد لله تعالى بالعبادة، وترك أنواع الشرك.

والذي نعتقد أن مرتبة نبينا محمد ﷺ أعلى مراتب المخلوقين على الإطلاق، وأنه حي في قبره حياة برزخية أبلغ من حياة الشهداء المنصوص عليها في التنزيل، إذ هو أفضل منهم بلا ريب وأنه يسمع سلام المسلم عليه وتسن زيارته، إلا أنه لا يشد الرجال إلا لزيارة المسجد والصلاحة فيه، وإذا قصد مع ذلك الزيارة .. فلا بأس، ومن أنفق أوقاته بالاشغال بالصلاحة عليه - عليه الصلاة والسلام - الواردة عنه فقد فاز بسعادة الدارين وكفى همه وغمّه كما جاء الحديث عنه ..<sup>(٣)</sup>.

ويقول الإمام عبد العزيز بن سعود بن سعood موضحاً وجوب تعظيم المصطفى ﷺ:  
(وَمَا قَوْلُكَ أَنْ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِنَا يَنْقُمُونَ عَلَيْكُمْ فِي تَعْظِيمِ النَّبِيِّ الْمُخْتَارِ ﷺ، فَنَقُولُ بِلَ اللَّهِ سَبَحَانَهُ افْتَرَضَ عَلَى النَّاسِ مَحْبَةُ النَّبِيِّ ﷺ وَتَوْقِيرُهُ، وَأَنْ يَكُونَ أَحَبُّ إِلَيْهِم مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَوْلَادِهِمْ وَالنَّاسُ أَجْمَعُونَ، لَكُنْ لَمْ يَأْمُرْنَا بِالْغُلوِ فِيهِ وَإِطْرَائِهِ، بَلْ هُوَ ﷺ نَهَى عَنِ ذَلِكِ ..<sup>(٤)</sup>).

ومما سطره قلم الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبا بطين في كتابه «تأسيس

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٣٧/٥.

(٢) سورة محمد: آية ١٩.

(٣) «الدرر السننية» ١٢٧/١، ١٢٨.

(٤) المصدر السابق ١٥٠/١.

القديس في كشف تلبيس بن جرجيس» في الرد على داود حيث زعم أن الشيخ محمد ابن عبد الوهاب ينتقص الرسول ﷺ، فقال أبو بطين رحمة الله:

(وسلفة - أي داود - في ذلك عباد المسيح لما نهى النبي ﷺ عن عبادته، قالوا تنتقص المسيح عليه السلام، ونحن إنما نهينا عن الغلو فيه ﷺ الذي حذر منه بقوله: لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم<sup>(١)</sup>، قوله: «ما أحب أن ترعنوني فوق منزلتي التي أنزلني الله<sup>(٢)</sup>»، قوله: «لا تقولوا ما شاء الله وشاء محمد»<sup>(٣)</sup> قوله للذي قال: ما شاء الله وشئت، «أجعلتني الله نداً»<sup>(٤)</sup>).<sup>(٥)</sup>

ويتعجب علامة العراق محمود شكري الألوسي من هذا الافتراء، فيقول:  
(وأعجب من هذا تقول هذا العراقي من المبتدعة والغلاة على أهل الحق  
القادرين الألوهية على خالق الخلق، إنهم ينتقصون الرسول والنبي الأعظم ﷺ،  
وينسبون إلى جنابه ما لا يليق بأعتابه ... سبحانه إله الخلق ما أحلمه، وما أجل  
سلطانه وأعظمه)<sup>(٦)</sup>.

وكتب أحد علماء نجد<sup>(٧)</sup> رسالة في الرد على صاحب جريدة القبلة<sup>(٨)</sup> حين  
زعمت الجريدة أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه يقولون: أن العصا أفع من  
النبي ﷺ، فاستعظم شناعة هذا الافتراء وقبحه، ثم أعقبه بالتنكيب لهذه الفريدة، ثم  
بيان مقام نبينا محمد ﷺ وما له من حقوق وواجبات، فكان مما قاله - جواباً على  
ذلك الكذب - :

(الله أكبر على هؤلاء الملاحدة الذين ينفرون الناس عن الدخول في دين الله،  
ويصدون عن سبيل الله من آمن به، ويبغونها عوجاً، ويسعون في الأرض فساداً والله  
لا يحب المفسدين، ولو شاء ربكم ما فعلوه فذرهم وما يفترون ولتصغرى إليه أفندة الذين  
لا يؤمنون بالآخرة، وليرضوه وليرثروا ما هم مقترون، فمن نسب هذا إلينا وافتراه  
 علينا فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه صرفاً ولا عدل،

(١) رواه البخاري - وتقدم ذكره - .

(٢) لم أغير عليه بهذا اللفظ، وهناك أحاديث أخرى صحيحة بمعناه.

(٣) رواه أبو داود بسند صحيح.

(٤) رواه أحمد وابن أبي شيبة والبخاري في الأدب المفرد والنمساني وابن ماجه.

(٥) ص ٣، وله كلام قریب من هذا في « الدرر السنّية »، ٢٧٥/٩.

(٦) محمود شكري الألوسي، «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس»، طأنصار السنة الحمدية، مصر، ١٣٦٦هـ، ص ٤٥٥.

(٧) لم يذكر اسمه في «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية».

(٨) وكانت هذه الجريدة لسان الشريف الحسين بن علي ضد الدعوة الوهابية.

وفضحه على رؤوس الأشهاد، يوم لا ينفع الظالمين معدرتهم ولهم اللعنة وسوء الدار.

ويا سبحان الله كيف يتصور وقوع هذا عاقل أو جاهم أو مجنون؟ ولا يقول هذا من يؤمن بالله واليوم الآخر، ويعلم أنه موقوف بين يدي الله ومسئولي عن ذلك، بل لا يقوله إلا من هو أضل من حمار أهله، نعوذ بالله من رين الذنوب وانتكاس القلوب، ما يكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانه هذا بهتان عظيم.

بل نشهد الله وملاكته وجميع خلقه أنا نشهد أن محمداً عبده ورسوله وأمينه على وحيه، وخيرته من خلقه، أرسله رحمة للعالمين وقدوة للعاملين، ومحجة للسالكين، وحجة على العباد أجمعين، بعثه للإيمان منادياً، وإلى دار السلام داعياً، وللخليفة هادياً .. أرسله على حين فترة من الرسل، فهدى به إلى أقوم الطرق، وأوضح السبل، وافتراض على العباد طاعته ومحبته، وتغزيره وتوقيره والقيام بحقه، وسد إلى الجنة جميع الطرق فلم يفتحها لأحد إلا من طريقه، فلو أتوا من كل طريق، واستفتوحا من كل باب، لما فتح لهم حتى يكونوا خلفه من الداخلين، وعلى منهاجه وطريقه من السالكين، إذا تحققت ما قدمته لك فكيف يصح مع هذا أن نقول أن العصا أفعى من النبي عليه السلام؟ سبحان الله ما أعظم شأنه وأعز سلطانه، كذلك يطبع الله على قلوب الذين لا يعلمون<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن سحمان في كتابه «كشف غياب الظلم» في معرض الرد على هذا البهتان:

(وأما قوله: ولا يتحاشون من الطعن بالرسول عليه الصلاة والسلام بكل بذاءة. فالجواب أن نقول سبحانك هذا بهتان عظيم، ومن افترى علينا هذا ونسبه إلينا، فعلمه اللعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لا قبل الله منه صرفاً ولا عدلاً وفضحه على رؤوس الأشهاد يوم لا ينفع الظالمين معدرتهم ولهم اللعنة وسوء الدار)<sup>(٢)</sup>.

(وأما قوله: أن محمداً بلغ القرآن ومات .. وانتهت رسالته .. إلخ فالجواب: أن نقول هذا كله كذب وافتراء على الشيخ ما تكلم بهذا، ولا قاله ولا نقله أحد يعتقد بنقله، بل هذا من الموضوعات الملفقة، وصربيح الإفك والزندة، وهذه رسائل الشيخ ومصنفاته موجودة، وليس فيها شيء من الترهات والأقوال الباطلة والتلقيفات، إن هي إلا أوضاع وضعتموها من عند أنفسكم لتموها بها على أعين الناس، وتنفروا

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية»، ٤/٨٣٣.

(٢) ص ١١٢.

بها عن الدخول في دين الله ورسوله بعياً وعدواناً<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن سحمان في كتابه «الأسنة الحداد» دحضاً لهذا الافتراء:

(والجواب أن يقال الله أكبر على هؤلاء الملاحدة الذين يصدون عن سبيل الله من آمن ويبغونها عوجاً، فإن هذه الأكاذيب مما لا يمتري كل عاقل أنها كذب)<sup>(٢)</sup>.

ويقول في قصيدة نظمها رداً على دحلان:

ودعواك في مزبور مينك<sup>(٣)</sup> أمره  
قتل امريء صلى على خير من يهدي  
عليه صلاة الله ما هبت الصبا  
واما انبعث ورق الحمام بالغرد  
فذا ظاهر البطلان يعلم رده  
على أنه زور من القول في التقد  
فمهلاً عداء الدين ليس يشينه  
ملقك مزبور من المين لا يجدي<sup>(٤)</sup>  
ولن يرفع الأعداء من كان بالضد<sup>(٥)</sup>  
فلن يضع أعداء الأعداء ما الله رافع

ويقول ابن سحمان في قصيدة أخرى داحضاً تلك الفريدة، ورداً على أحمد باشا مؤيد العظمي<sup>(٦)</sup>:

فليس اتباع المصطفى يا ذوي الردى  
ولكنه عين الكمال لأنّه  
وتعظيم أمر المصطفى باتباعه  
فيأتي الذي يرضاه من كل مطلب  
يكون معاداة وبغضاً لذوي المجد  
على وفق ما قد قال في كل ما يبدي  
وتترك الذي يأباه من كل ما يرى  
ويجتنب النهي الذي كان لا يجدي<sup>(٧)</sup>

ويقول أيضاً في قصيدة ثالثة يمتدح المصطفى عليه ويرد ما نكره محمد عطا الكسم في كتابه «الأقوال المرضية»<sup>(٨)</sup>، ويورد ابن سحمان - رحمة الله - بعض خصائص نبينا محمد عليه، فكان مما قال:

لعمري لقد أعطاه ربِّي فضائلأ  
فأعطي لواءَ الحمد والكوثر الذي  
وخص بها الرحمن فضلاً مهداً  
حباه إله العرش حفا وأصعدا

(١) ص ١١٤.

(٢) ص ١٦.

(٣) المين: الكتب. انظر: «مختار الصحاح» ص ٦٤١.

(٤) «ديوان ابن سحمان»، ص ٥٣.

(٥) هو صاحب كتاب «جلاء الأوهام»، والذي رد عليه ابن سحمان في «كشف غياب الظلم»، ورد عليه الشيخ فوزان السايب بكتاب «البيان والإشمار».

(٦) «ديوان ابن سحمان»، ص ٦٠.

(٧) وهي رسالة تضمنت الغلو في المصطفى عليه وتجويز التوسل بالبنوات، والغلو في الأموات.

وقد خصه المولى بما لم نحط به  
ونحصيه علمًا أو حساباً محدداً  
فدع عنك ما قال الغلاة وأوردوا  
بذلك أخباراً ودرّا منضداً  
فأخبارهم موضوعة ونظمهم  
لعمر إلهي باطل واهي السدا<sup>(١)</sup>

ويقول الشيخ محمد بن عثمان الشاوي - رحمه الله - في مؤلفه «القول الأسد في الرد على الخصم الألد» أثناء الرد على خصوم الدعوة السلفية، ذاكراً هذه الفرية والجواب عليها، فكان مما كتبه:

(وقد رموهم بعظامهم يعلم الله تعالى أنها لم تصدر منهم، ونسبتهم إلى تنقص  
الرسول وعدم الصلاة عليه، وما ذاك إلا أنهم لم يغلوا امتناعاً لقوله «لا تطروني كما  
أطربت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد الله ورسوله»<sup>(٢)</sup>، وإنما لهم بحمد  
الله أعظم الناس محبة للرسول ومتابعة له، ورعاية لحقه، وهو أجل في عيونهم من  
أن يخالفوا سنته، أو يخالفوا أقواله، بمجرد العوائد الباطلة، أو الأقىسة الفاسدة، بخلاف  
كثير من هؤلاء الذين جمعوا بين الإفراط والتغريب، فأفرطوا بالغلو فيه وإطرائه،  
حتى رفعوه من منزلة العبودية إلى منزلة الإلهية والريوبدية، وفرطوا في اتباعه،  
فنبذوا سنته وراء ظهورهم، ولم يعبأوا بأقواله، وخالفوا نصوصه الصريحة الصحيحة  
بغير مسوغ، ولم يكتفوا بذلك حتى جعلوا عبيدون على من جدّ واجتهد في اتباعه،  
لما ألقوا من العوائد الباطلة، والنبي ﷺ إنما حقه هو تعزيزه وتوفيره واتباع ما جاء  
به، واقتفاء أثره، وتصديقه، وتقديم محبته على الأهل والمآل، وأما العبادة فهي له  
وحده، لا يشركه فيها ملك مقرب، ولا نبي مرسل)<sup>(٣)</sup>.

وقد ساق الشيخ فوزان السابق - رحمه الله - فرية مختار ثم أعقبها بالرد، ذكر  
من ذلك قوله:

(قال الملحد: وأعلم يا أخي أن للوهابيين وإخوانهم أعداء الله ورسوله مطاعن  
كثيرة بالرسول ﷺ، كلها من المكريات، وإن كانت بحد ذاتها من المضحكات، تجل  
عقول الصبيان عن التمسك بها) ا.هـ.

أقول على زعم هذا المفترى بأننا أعداء الله ولرسوله ﷺ، سبحانه هذا بهتان  
عظيم...، فزعم أننا أعداء الله ولرسوله ﷺ بغير برهان من الله تعالى، وما حمله  
على ما رمانا به من الافتراء علينا إلا أننا قد جردننا اتباعنا لكتاب الله وسنة رسوله

(١) «ديوان ابن سحمان»، ص ٦٤.

(٢) رواه البخاري - ونقدم -

(٣) ق ٧.

عليه، وحققنا ما جاء بهما قولاً وعملاً مقتفين أثر السلف الصالح ..<sup>(١)</sup>.

ومما ذكره فوزان السابق أيضاً عن تلك الفرية أنه قال:

(وهذا كلّه زور وبهتان، بل ظلم وعدوان يراد به الصد عن سبيل الله والغى على عباده المؤمنين الداعين إلى كتاب الله وسنته نبيه عليه عليه، فإن الملحد لم يسند شيئاً مما نسبه إلى الوهابيين، وادعاه عليهم إلى الثقات ولم ينقله عن كتب العلماء الذين يعتمد عليهم، بل كله بهت لا يتصور ..<sup>(٢)</sup>).

ومما قاله فوزان السابق - أيضاً - ردًا على فرية المدعو مختار بزعمه أن الوهابيين يحرمون الصلاة على الرسول عليه أفضل الصلاة والسلام، ويکفرون من فعل هذا، فقال رحمه الله:

(والجواب أن نقول: «سبحانك هذا بهتان عظيم» لا يصدقه عاقل، ولا يسيغه من في قلبه وزن ذرة من إيمان، فهو اختراع شيطان رجم، نبراً إلى الله تعالى منه، ومن مخترعه الأئمّة، ونؤمّن بالله وكتبه ورسله، ونشهد أن سيدنا ونبيّنا محمد عليه عليه، أفضل خلق الله أجمعين، وسيد ولد آدم، وأن الله تعالى صلى عليه وملائكته، وأمر عباده بالصلاحة والتسلیم، وأن من صلّى عليه صلاة واحدة صلّى الله عليه بها عشرًا.

اللهم صلّ وسلّمْ عليه بعدد من صلّى وسلمْ عليه، وبعدد من غفل عن الصلاة والتسلیم عليه إلى يوم الدين، اللهم صلّ وسلمْ على سيد المرسلين وإمام الحنفاء الموحدین، صلاة دائمة إلى يوم الدين، وإن رغم أنف الحاج مختار العظمي الكذاب الأئمّة، والله تعالى حسبنا ونعم الوکيل)<sup>(٣)</sup>.

ويرد الشيخ محمود شویل على محمد البكري أبي حراز حين زعم هذا الحراري أن الوهابيين ينهون عن الصلاة على النبي عليه فكان من ردّه أنه قال:

(ولا ندري أين وجد الحراري الكذوب أن الشيخ محمد أو أولاده منعوا الصلاة على النبي عليه، وهذه كتبهم طافحة مليئة بنكر النبي عليه، ولا ينكر إلا مقرؤنا بالصلاحة والتسلیم كلما ذكر، بأبي هو وأمي، والناس أجمعين.

وقد قدمنا أن الشيخ محمد رحمه الله مقلد مذهب الإمام أحمد رحمه الله، والصلاحة

(١) «البيان والإشارة لكتشف زيف الملحد الحاج مختار»، ط١، مطبعة السنة المحمدية، هـ ١٣٧٢، ص ٢٩٢، ٢٩٣ باختصار.

(٢) المصدر السابق ص ٨٠.

(٣) المصدر السابق ص ٢٧١.

على النبي في الصلاة ركن من أركان الصلاة، تبطل الصلاة بتركها، فإنما الله وإنما إليه راجعون<sup>(١)</sup>.

ويقول مسعود الندوى - مستغرباً ذلك الافتراء - في كتابه «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه»:

(إن الزمان لغريب، وإن نوادره لعجيبة، فالرجل الذي يقوم ويقعد وبينما تحت ظل ظليل من سنة الرسول ﷺ، وكأنها هي غطاءه، وفراشه يتهم بإنكار الحديث)<sup>(٢)</sup>.

ويقول صاحب كتاب «النفحۃ علی النفحۃ» ردًا على تلك الفرية:

(وأما المصطفى ﷺ فلا تظن أن أحداً من المسلمين على كره الأرض بهم بتنتقيصه، أو ببغضه. وفي مذهب الحنابلة أن شاتم الرسول يقتل تاب أو لم يتب)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ صالح بن أحمد في كتابه «تممير أباطيل محمد بن أحمد نور»، ردًا على كذبه بأن الوهابيين انقصوا نبي الرحمة، فكان مما قاله الشيخ صالح بن أحمد:

( فمن يساوى الأحرار برسول رب العالمين، صاحب المقام المحمود القائل «أنا سيد ولد آم»<sup>(٤)</sup> فضلاً عن العبيد، ولا شك أن قوله «أنا سيد ولد آم» يشمل الأنبياء والرسل صلوات الله عليهم، إن هذا لبهتان عظيم، قاتل الله المفترين، وما أظن قائل هذا القول يبقى له حظ في الإسلام، لأنه حقر سيد ولد آم ﷺ، فلو ساواه بخيار أمته لكان محقرًا له، فكيف إذا سواه بالعبد، ولا غرابة أن هذا دأب أعداء الأنبياء والرسل ومتابعيهم من قديم، ينسبون إليهم كل مستقبح من قول أو فعل)<sup>(٥)</sup>.

ويقول عبد الله بن علي القصيمي في كتابه «الصراع بين الإسلام والوثنية» داحضاً فرية الرافضة في الكذب على دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنها تنتقص الأنبياء والرسل، - كما زعم ذلك العامل في كتابه «كشف الارتياح» - مع أنه من المعلوم أن الرافضة من أكذب الناس حديثاً، فلا غرابة أن يبهتوا الشيخ بهذه الفرية، يقول القصيمي: (والجواب أن يقال: ما صدق ال Rafsi، ولا أنسف، حيث زعم أن هذا الذي

(١) القول السادس في فتح الحراري العنيد، مطبعة إلسنة المحمدية، القاهرة سنة ١٣٧٢هـ، ص ١٥.  
(٢) ص ١٧٣.

(٣) ناصر الدين الحجازي، «النفحۃ علی النفحۃ»، مطبعة الترمی، دمشق ١٢٤٠هـ، ص ٢٨.

(٤) أخرجه مسلم وأبو داود وأبي ماجة.

(٥) ص ٩، ١٠.

ذكره هو اعتقاد الوهابيين في النبي والأنبياء، وقاتل الله الكاذبين وقاتل هذه الفرقة،  
فما يوجد على الأرض أكذب منها، ولا من يستحل الكذب والظلم والزور مثلها ...  
واعتقاد الوهابيين في الأنبياء عليهم الصلاة والسلام أنه يجب على كل مسلم أن  
يعظمهم التعظيم المشروع كله أحياً وأمواتاً، وأن يحبهم الحب الصادق العاقل أكثر  
من حبه لنفسه ولأهلها وللناس أجمعين، وأن يعلم أنه لا نجا له في آخره وفي أولاه  
أيضاً إلا بطاعتهم واتباعهم والأخذ بهديهم واقتفاء آثارها أحياً وأمواتاً، وأن يعلم أنهم  
هم وحدهم دون البشر - جميعاً - وساطات البلاغ المبين بين الله وبين عباده، وأن  
يعلم أنهم هم دون غيرهم المعصومون اللذين افترض الله على البشر أن يطاعونهم  
وأن يصدقونهم في كل ما قالوا وما أخبروا، وفي كل ما نهوا وأمروا ...<sup>(١)</sup>.

ثم يرد عليهم في موضع آخر من نفس الكتاب:

(وأما زعمه أنهم يمنعون تعظيمه عليه الصلاة والسلام، وأنهم يرونـه كفراً وعبادةً  
لأصنام، فمن الأكاذيب التي سيسود لها وجه مفترتها عند الله يوم تبلـى السرائر، بل  
هم لا يشكـون أن تعظيمـه التعـظيمـ المشروع هو أصل الإيمـان والإسلام، ولا يشكـون  
أن من لم يعـظـمه عليـهـ الـحـلـلـةـ هذا التعـظـيمـ فليس بـمـسـلـمـ ولا مـؤـمـنـ)<sup>(٢)</sup>.

ويقول في موضع ثالث منه:

(أما ما ذكره عن «خلاصة الكلام» تأليفـ شـيخـ الكـذـبـ دـحلـانـ منـ أنـ الشـيخـ محمدـ  
ابـنـ عـبدـ الـوهـابـ كانـ يـقـولـ أنـ العـصـاـ خـيرـ مـنـ الرـسـوـلـ، وـأـنـ ذـلـكـ كـانـ يـقـولـ فـيـ حـضـرـةـ  
الـشـيخـ فـيـ سـمعـهـ وـيـرـضـاهـ، فـهـذـاـ كـلـهـ وـأـمـثـالـهـ مـنـ أـرـذـلـ الـأـكـذـبـاتـ وـأـرـخـصـهاـ، وـأـنـ تـنـتـحـدـيـ  
هـذـاـ الرـافـضـيـ إـلـيـهـ، وـنـطـلـبـ إـلـيـهـ جـمـيعـاـ أـنـ يـسـنـدـواـ شـيـئـاـ مـنـ هـذـهـ الـأـقـوـالـ عـنـ أـحـدـ  
الـوـهـابـيـنـ، لـأـنـ طـالـبـهـمـ أـنـ يـسـنـدـوـهـ عـنـ الشـيـخـ مـحـمـدـ، وـلـأـنـ عـالـمـ مـنـ عـلـمـائـهـ، فـالـمـسـأـلـةـ  
أـسـمـىـ مـنـ أـنـ طـالـبـهـمـ ذـلـكـ، بـلـ أـنـتـاـ نـطـالـبـهـمـ أـنـ يـسـنـدـوـهـ عـنـ جـاهـلـهـمـ،  
وـإـلـاـ فـالـكـذـبـ يـقـدـرـ عـلـيـهـ أـقـلـ النـاسـ عـقـلـاـ وـعـلـمـاـ وـفـهـمـاـ، وـإـذـاـ استـعـانـ الـخـصـمـ عـلـىـ خـصـمـهـ  
بـالـكـذـبـ وـالـاخـتـلـاقـ فـقـدـ لـجـأـ إـلـىـ رـكـنـ غـيرـ وـثـيقـ، وـأـخـذـ بـسـبـبـ مـقـطـوـعـ، وـبـاعـ نـفـسـهـ وـعـلـمـهـ  
فـيـ سـوقـ الـكـاسـبـ فـيـهـاـ خـاسـرـ)<sup>(٣)</sup>.

ويقولـ الشـيـخـ أـحـمـدـ بـنـ حـجـرـ آـلـ بـوـطـامـيـ مـوضـحاـ حـرـصـ الشـيـخـ الإـمـامـ وـأـتـبـاعـهـ

(١) .٥٦/٢

(٢) .٦١/٢

(٣) .٦٧ ، ٦٦/٢

على تعظيم الرسول ﷺ وما جاء به:

(والشيخ محمد رحمة الله أله «مختصر السيرة»، وقد طبع عدة مرات، وانتشر في سائر الأقطار، فلو لم يكن محبًا للرسول لما أله سيرة له، ومن لا يحب الرسول لا يكون مسلماً بل يكون يهودياً أو نصراوياً .. والشيخ وأتباعه يحثون الناس على التمسك بسنة الرسول الصحيحة، ويشددون النكير على من يخالف سنة الرسول ويعدونه مبتدعاً، أما هذا دليل على كمال حبهم وتعظيمهم لرسول الله ﷺ؟ ولكن المنحرفين يرون حب الرسول ﷺ في قراءة الأناشيد والأشعار والاستغاثات .. فمن عمل بهذا فهو محب للرسول، وإن ارتكب الموبقات وتلطخ بقانورات المبتدعات ومن لا فلا<sup>(١)</sup>).

ويذكر عبد الرحمن عميرة الدافع إلى افتاء هذه الكتبة، ثم يعقبها بالدحض:  
(إن الحاقدين والضالين عن طريق الحق يعلمون مدى حب الأمة الإسلامية لرسولها - ﷺ -، فأرادوا بتلك الفريدة الجديدة أن يوغرروا قلوب المسلمين، وأن ينفروا الأتباع من السير في دعوة التوحيد، فاختلقوا هذا الضلال المبين الذي لا يقوم عليه إلا من كان أسود القلب ضال البصيرة، يبغى محاربة الله ورسوله والصد عن سبيله.  
- ثم يقول: الرجل الذي جاء يدعو المسلمين بالعودة إلى القرآن الذي جاء به محمد ﷺ تقولوا عليه بأنه يكره الصلاة على الرسول الكريم، إنه الإفك بعينه والادعاء الذي لا يقف على قدمين. الرجل الذي يتلزم بكل ما أمر به القرآن، يقولون عليه يكره الصلاة على النبي ... !

أinsi هو لاء أن الصلاة .. على الرسول ﷺ هي أمر من الله قبل أن تكون من الرسول، إن الله سبحانه وتعالى يقول: «إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً»<sup>(٢)</sup>.

أما الذي يكرهه الشيخ محمد بن عبد الوهاب ونهى عنه فهو الجهر بالصلاحة على النبي ﷺ بعد الآذان، وعلى المنابر يوم الجمعة فهو بدعة محدثة<sup>(٣)</sup>.

ونؤكد في خاتمة هذه الردود المختلفة والحجج الدامغة في دحض هذه الفريدة الكاذبة الخطأة، أنه بمجرد إلقاء نظرة - ولو كانت عابرة - على مؤلفات الشيخ

(١) «نقض كلام المفترضين على العناية بالسلفيين»، مكتبة ابن تيمية، الكويت، ص ٦٧، ٦٨.

(٢) سورة الأحزاب: آية ٥٦.

(٣) الشبهات التي أثيرت على دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب ( ضمن بحوث أسبوع الشيخ ) ٦٨/٢.

محمد بن عبد الوهاب وكتب أتباعه ورسائلهم، سينتضح – يقيناً – مدى شناعة هذا الافتراء، وعظم ذلك البهتان، كما ندرك ما كان عليه الشيخ الإمام وكذا أتباعه – من بعده – ومن سار على نهجه من الحرص التام على تعظيم وإجلال المصطفى ﷺ باتباع سنته وتصديقه فيما أخبر، وطاعته فيما أمر والانتهاء عما نهى عنه وجزر<sup>(١)</sup>.

فإذا بان من خلال تلك البراهين بعضاً من حقوق المصطفى ﷺ ووجوب متابعته وتعظيمه وتوفيره، كما سطّره علماء الدعوة وأنصارها، فإنه من المناسب أن ننقل شيئاً من أقوال الخصوم في وصف حق المصطفى ﷺ حتى يكتمل هذا المبحث، ويقارن – إن كان ثمت مقارنة – بين أقوال أئمة الدعوة واعتقادهم نحو نبينا ﷺ، وبين اعتقاد هؤلاء القوم.

وسنورد بعضاً من أقوال الخصوم في هذا الشأن، مع الإشارة – أحياناً – إلى الرد عليهما:

يقول صاحب كتاب «إزهاق الباطل»:

«إن محمداً وأهل بيته أنوار مقدسة خلق الله الخلق لأجلهم»<sup>(٢)</sup>.

ويحكي القباني بعض المطاعن – الكاذبة – ضد الشيخ الإمام، فكان مما تقوله: «وتنقيص جناب من خلق لأجله الأكوان»<sup>(٣)</sup>.

ويذكر عبد الله القصيمي شيئاً من غلو الرافضة في نبينا محمد ﷺ، فمن ذلك ما نقله محسن العاملـي – صاحب كتاب «كشف الارتباط» عن أحد شيوخهم إبراهيم بن

(١) مما يحسن ذكره – هاهنا – أن نورده بعض ما كتبه محمد بهجة البيطار (في جريدة أم القرى ع ٢٩٣، صفر سنة ١٣٤٩) حيث يقول:

(كنت مرة في زيارة الأستاذ الكريم السيد حمد السنوسي الكبير في دار الأمير سعيد الجزائري حفيد الأمير عبد القادر الشهير، وكان في زيارة حضرته طائفة من أهل العلم، فجرى ذكر إخواننا النجبيـن، فأخذ بعضهم يعزـو إليـهم أشهر مفتريات خصومـهم عليهم، ولما ذكرت لهم نبذة من عقائدـهم الصحيحة المنشورة في مجموعة الهدية السنـية الشهـيرـة، ومنها قولـهم: والذي نعتقدـه أن رتبـة نـبينـا محمد ﷺ هي أعلى مراتـبـ المخلوقـينـ علىـ الإطلاقـ، وأنـهـ حـيـ فيـ قـبـرـهـ حـيـةـ الشـهـداءـ إلىـ آخرـ ماـ ذـكـرـتـ،ـ تـعـجـبـواـ،ـ وـقـالـ لـيـ وـاـحـدـ مـنـ أـهـلـ الـعـلـمـ:ـ يـاـ فـلـانـ هـذـهـ عـقـيـدـةـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ،ـ فـغـلـبـنـيـ الصـحـكـ،ـ وـقـلـتـ لـقـدـ كـلـتـ الـأـسـنـةـ وـالـأـقـلـامـ وـهـيـ تـنـعـيـ بـاـنـهـمـ مـصـمـيمـ أـهـلـ السـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ،ـ وـأـنـ لـيـ بـيـنـاـ وـبـيـنـ مـعـرـفـةـ مـاـ هـمـ عـلـيـهـ إـلـاـ مـطـالـعـةـ كـتـبـهـ أـوـ مـخـالـطـةـ بـعـضـهـمـ).

(٢) محمد بن عبد الوهاب ابن داود الهمـدانـيـ،ـ «إـزـهـاقـ البـاطـلـ»ـ،ـ صـورـةـ خطـيـةـ منـ دـارـةـ الـمـلـكـ عـبدـ العـزـيزـ،ـ قـ ٣٧ـ.

(٣) أحمد بن عليـ الـبـصـرـيـ الشـهـيرـ بالـقـبـانـيـ،ـ «فـصـلـ الخطـابـ فـيـ رـدـ ضـلـالـاتـ اـبـنـ عـبدـ الـوـهـابـ»ـ،ـ صـورـةـ خطـيـةـ منـ قـسـمـ المـخـطـوـطـاتـ بـجـامـعـةـ الـإـمـامـ،ـ قـ ٢٢٣ـ.

يحيى الشيعي الاثني عشرى في امتداح المصطفى فقال:

ساد الورى بفضائل وفواضل وألقها إيجاد هذا العالم<sup>(١)</sup>

ويقول أبو بطين رحمة الله في كتابه «تأسيس التقديس»:

(ومن غلوهم ما قاله داود العراقي: وقد ورد أن الدنيا والآخرة خلقتا لأجله عليه السلام).

ثم أجاب الشيخ أبو بطين على ذلك قوله: (وهذا حديث لا يصح والله سبحانه قد أعلمنا بالحكمة في خلق هذه المخلوقات كقوله «وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون»<sup>(٢)</sup>، وقوله عز وجل: «الذى خلق الموت والحياة ليبلوكم أياكم أحسن عملًا»<sup>(٣)</sup>، فأخبر سبحانه بالحكمة في خلق هذه الأشياء، وأنه إنما خلقها للحكم التي ذكرها لا لأجل أحد من عباده .. ولو صح لم يكن فيه حجة ولا شبهة يستأنس بها لما ادعاه، مع أنه عليه السلام أكرم الخلق على ربّه، وأقربهم إليه وسيلة صلوات الله وسلامه عليه وعلى سائر النبيين والمرسلين، ولكن نهى عن الغلو فيه فقال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبد الله ورسوله ..»<sup>(٤)</sup>)<sup>(٥)</sup>.

ويقرر علوى الحداد كلاماً حول جسد المصطفى عليه السلام فيقول:

(إن الجسد الشريف لا يخلو منه زمان ولا مكان، ولا محل ولا إمكان، ولا عرش ولا كرسي، ولا غير ذلك من المخلوقات، وإن امتلاء الكون به عليه السلام كامتلاء الكون الأسفل، وكامتلاء قبره به، فتجده مقيناً طائناً حوالى البيت قائمًا بين الملا الأعلى بين يدي ربّه، لأداء الخدمة، إلا ترى إلى الرأيين له يقطاً ومناماً يروننه في وقت واحد في أمكنة بعيدة)<sup>(٦)</sup>.

ويجيب ابن سحمان عن ذلك الكلام السابق بقوله:

(واعلم أيها الوافق على ما حرره هذا الملحد وأضرابه من المشركين، أنهم قد تنقصوا رسول الله عليه السلام أشد التنقص، وهضموا أعظم الهضم، فإنهم قد تنقصوا من حيث ظنهم أنهم قد عظموه، فإنهم بهذا الغلو والإفراط حيث زعموا أنه لا يخلو منه زمان ومكان ولا محل .. إلخ، فما صانه أعداء الله عن الحشوش والقاذرات، ولا عن

(١) «الصراع بين الإسلام والوثنية»، ١٥/٢.

(٢) سورة الذاريات: آية ٥٦.

(٣) سورة الملك: آية ٢.

(٤) رواه البخاري - وتنقدم -.

(٥) «تأسيس التقديس»، ص ٦، ٧.

(٦) «مصباح الظلام»، ص ٢٩.

بطون الحيوانات من الكلاب والخنازير، ولا من جميع المخلوقات الطيب منها والمستحبثات، ثم أن قولهم قد امتلاً العرش والكرسي أمر مستحيل في الفطر والمعقولات كما هو مستحيل في المنقولات. فأين يكون رب العرش والسموات؟ فهو من أ محل المحال وأضل الضلال<sup>(١)</sup>.

ويورد محمد عطا الكسم وصفاً لمحمد عليه السلام:

(هو قطب الأقطان، فهو معد لجميع الناس أولاً وآخرأ، فهو معد كل نبي وولي سابق على ظهوره حال كونه بالغيب، ومعد أيضاً لكل ولی لاحق، فيوصله بذلك إلى مرتبة كماله في حال كونه موجوداً في عالم الشهادة)<sup>(٢)</sup>.

وينقل حسن خربك هذه الآيات مقرراً لها:

يا خير من كشفت عنا به الكرب  
فما دعوناك في تفريح شدتنا  
إلا لأنك في تفريجها سبب  
وأنت بباب العطاء والجود يا أ ملي  
بك الأله على طول المدى يهب<sup>(٣)</sup>

ويقول القصيمي رداً على فرية الرافضة .. ومقرراً تناقضهم وتضاربهم في ذلك: (ولكن الاعتقاد الباطل الموبق هو اعتقاد الشيعة في النبي عليه السلام وفي سائر الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وفي الصالحين رضوان الله عليهم أجمعين، وذلك أنهم قد ذهبوا إلى أن الأنبياء ليسوا وحدهم المخصوصين بالعصمة من الخطأ والزلل، وليسوا وحدهم المخصوصين بالوحى، وبنزول الملائكة، بل قد زعموا أن الأنمة معصومون من ذلك، ومن أكثر من مثل الأنبياء والرسل، فإنهم يوحى إليهم كما يوحى إليهم. وقالوا أنه لو لا علي وجهاته، لما أخضر للإسلام عود، وهذا من شر الهجاء لرسول الله ولصحابته وللمسلمين)<sup>(٤)</sup>.

وبهذا يظهر بعض تناقض الرافضة وتضارب أقوالهم، فمرة يبلغ بهم الغلو إلى أن يزعموا بأن محمداً خلق لأجله الكون، بل إن إيجاد الكون أقل فضائله – كما مر ذكره –، ثم يصل بهم الجفاء في حقه حتى أشركوا معه أنتمهم في العصمة، بل يزيدون على ذلك ويجعلون منزلة أنتمهم فوق منزلة الرسول عليه السلام.

(١) «الأئنة الحداد في رد شبهات عليي الحداد»، ط٢، مطبع الرياض، ١٣٧٦هـ، ص٨٠.

(٢) «الأقوال المرضية في الرد على الوهابية»، ط١، المطبعة العمومية، مصر، ١٩٠١م، ص١٨.

(٣) «المقالات الوفية في الرد على الوهابية» (مع مجموعة كتب)، ط٢، مكتبة التهذيب، مصر، ص٢٢٢.

(٤) «الصراع بين الوثنية والإسلام»، ٥٨/٢، ٥٩ باختصار.

وبالإجمال يتضح ما عليه هؤلاء الأدعية - صوفية أو رافضة أو غيرهما - من الغلو في محمد ﷺ، ورفعه فوق منزلته، مخالفين بذلك هدي المصطفى ﷺ، ومتبعين بهذا اللغو الشنيع غير سبيل المؤمنين<sup>(١)</sup>.

---

(١) انظر: بعض ماتكتبه أئمة الدعوة في الرد على الغلو في المصطفى ﷺ، مما ورد في بردة البوصيري وغيرها:  
- ما كتبه الشيخ عبد الرحمن بن حسن في «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٣٣/٢.  
- ما كتبه أبو بطين في «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٢٣٧/٢.  
- ما كتبه الشيخ صالح الشثري في «تأييد الملك المنان»، ق ١٨٠.  
- ما كتبه محمود شكري الآلوسي في «غاية الأماني»، ٣٥٠/٢.  
وغيرها كثيرة.

## الفصل الثاني

### الزعم بأن الشيخ مشبه مجسم<sup>(١)</sup>

لقد رمى الخصوم هذه الدعوة السلفية، ورموا أتباعها وأنصارها بفريدة التجسيم والتشبيه، وما نعموا منهم إلا أنهم وصفوا الله سبحانه وتعالى بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله المصطفى ﷺ، من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكليف، ولا تمثيل.

وسنورد - كما فعلنا في الفصل الأول - بياناً كافياً يوضح معتقد الشيخ محمد ابن عبد الوهاب - رحمه الله - في باب أسماء الله وصفاته، ويوضح - أيضاً - معتقد أتباعه وأنصار دعوته في هذا الباب.

وسندرك من خلال عرض سريع أن الشيخ رحمه الله، وأنباءه - من بعده - قد انتوا بمسألة الأسماء والصفات، وأعطواها حقها من الإيضاح والبيان.

فمع ما كانوا عليه من الانشغال والحرص التام في تقرير توحيد العبادة وبيان ما ينافيء، والإهتمام به قبل كل شيء، لأن أول واجب على المكلف ومفتاح دعوة الرسل.

إلا إن هذا لم يشغلهم عن بيان توحيد الأسماء والصفات<sup>(٢)</sup> - كما قرره علماء

(١) أورينا عنوان هذا الفصل هكذا: الزعم بأن الشيخ مشبه مجسم، جرياً على مقالة الخصوم حين زعموا بأن الشيخ مشبه مجسم، بمعنى أنهم يريدون بالتشبيه وبالتجسيم: التكليف والتعطيل. وإن فإنه من المعلوم عند أهل السنة والجماعة أن لفظ التجسيم من الألفاظ المجملة التي لم يرد نفيها ولا إثباتها في الكتاب ولا السنة، فمثل لفظ «الجسم» لا يطلق حتى ينظر في مقصود قائله، فإن كان مقصوده معنى صحيحاً، قبل لكن ينبغي التعبير عنه باللفاظ التصوّص الشرعية دون الألفاظ المجملة، وإن كان مقصوده معنى فاسداً - مثل أن يراد بلفظ الجسم أي البدن كما زعم الخصوم أن الشيخ مشبه مجسم بهذا المعنى الذي يقصوده - رد على قائله.

وعلى كل فعنوان هذه الفرقية يدل ابتداءً على جهل الخصوم، وإعراضهم عن الألفاظ الشرعية الدينية، وتمسكم بالآلفاظ المجملة الموجهة.

(٢) من المعلوم - أيضاً - أن إثبات التوحيد العلمي الغيري يستلزم إثبات توحيد الألوهية.

السلف – خاصةً بعدما انتشرت هذه الدعوة الإصلاحية خارج بلاد نجد، حيث أن بلاد نجد لم تكن ظاهرة فيها الانحرافات في باب الأسماء والصفات، كما كانت الانحرافات ظاهرة ومشاهدة في باب العبادة والألوهية.

يقول الشيخ عبد الرحمن بن حسن – رحمه الله – عن حال أهل نجد في مسألة الأسماء والصفات:

(ونحن بحمد الله قد خلت بيارنا من المبتدعة أهل هذه المقالات)<sup>(١)</sup> لكن لما انتشرت الدعوة خارج بلاد نجد، احتاج الأمر إلى زيادة بيان في مبحث الأسماء والصفات، لما كان عليه غالب بلاد المسلمين من كثرة الانحراف في باب الأسماء والصفات.

كما أن هذا البيان المفصل – نوعاً ما – سيكون بمثابة الرد – ابتداء – وال唆

الداعمة لغريزة الخصوم الآتي ذكرها بعد هذا البيان.

وسنورد مقتنيات الخصوم – كما جاءت مدونة في كتبهم أو من نقلها عنهم – ثم تتبعها بالرد والدحض.

ونسوق في خاتمة هذا الفصل – وبإيجاز – بعض ما سطره خصوم أئمة الدعوة في بيان معتقداتهم في الأسماء والصفات.

يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب – رحمه الله – عقيدته في باب الأسماء والصفات فيقول – بكل وضوح – :

(ومن الإيمان بالله: الإيمان بما وصف به نفسه في كتابه على لسان رسوله ﷺ من غير تحريف، ولا تعطيل، بل أعتقد أن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فلا أنفي عنه ما وصف به نفسه ولا أحرف الكلم عن مواضعه، ولا أحد في أسمائه وأياته، ولا أكيف، ولا أمثل صفاته تعالى بصفات خلقه، لأنه تعالى لا سمى له ولا كفؤ له، ولا ند له ولا يقاس بخلقه، فإنه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره، وأصدق قيلاً وأحسن حديثاً، فنرّه سبحانه عما وصفه به المخالفون من أهل التكليف والتتمثل، وعما نفاه عنه النافعون من أهل التحرير والتعطيل. فقال: «سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلم على المرسلين والحمد لله رب العالمين»<sup>(٢)</sup>.

وأعتقد أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود وأنه تكلم به

(١) الدرر السننية ١٦٤/٩.

(٢) سورة الصافات: آيات ١٨٠ - ١٨٢.

حقيقة، وأنزله على عبده ورسوله وأمينه على وحيه، وسفره بينه وبين عباده نبينا محمد الله<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاً - رحمه الله - في بيان توحيد الأسماء والصفات:

(وَهُقْلُهُ أَحَدٌ) متضمنة لما يجب إثباته له تعالى من الأحادية المنافية لمطلق الشركة بوجه من الوجوه، ونفي الولد والوالد المقرر لكمال صمديته وغناه وأحاديته، ونفي الكفاء المتضمن لنفي الشبيه والمثيل، فتضمنت إثبات كل كمال، ونفي كل نقص، ونفي إثبات شبيه له، أو مثيل في كماله، ونفي مطلق الشريك ...<sup>(٢)</sup>.

ويثنى الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن - رحمه الله - على جده الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، ثناءً حسناً، لما كان عليه من سلامه المعتقد، و تمام الاتباع للسلف الصالح في باب الأسماء والصفات، فيقول الشيخ عبد اللطيف:

(ولهذا المجدد علامة يعرفها المتوسّعون، وينكرها المبطّلون، أوضّحها وأجلّها وأصدقها وأولاها، محبة الرعيل الأول من هذه الأمة، والعلم بما كانوا عليه من أصول الدين، وقواعد المهمة التي أصلّها الأصيل وأسّها الأكبير الجليل معرفة الله بصفات كماله، ونحوت جلاله، وأن يوصف الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ من غير زيادة ولا تحريف ومن غير تكييف ولا تمثيل)<sup>(٣)</sup>.

وقد أورد صاحب «جواب الجماعة» معتقد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في باب الأسماء والصفات فقال:

(وكان رحمه الله يعتقد ما اعتقدته الغرفة الناجية، أهل السنة والجماعة ...، فيؤمن بأن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فلا ينفي عنه ما وصف به نفسه، ولا يحرف الكلم عن مواضعه، ولا يحد في أسمائه، وأياته، ولا يكيف، ولا يمثل صفاته بصفات خلقه ...<sup>(٤)</sup>).

فظهر جلياً - مما سبق ذكره - ما كان يعتقد الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - في باب الأسماء والصفات، وأنه - رحمه الله - يدين الله بما كان عليه السلف الصالح من الإيمان بما وصف الله به نفسه وبما وصفه به رسوله ﷺ من

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٨/٥.

(٢) المرجع السابق، ٣٥/٤، ٣٦.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل»، ١٥٦/٣، ١٥٧.

(٤) «جواب الجماعة»، ص ١٩٤.

غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكليف، ولا تمثيل.

أما عن معتقد أتباعه - من بعده - في هذا الباب، فنبتديء بما قاله الشيخ عبد الله ابن محمد بن عبد الوهاب في بيان معتقدهم، حين دخلوا مكة المكرمة سنة ١٢١٨ هـ، يقول رحمة الله:

(...) مذهبنا في أصول الدين مذهب أهل السنة والجماعة، وطريقتنا طريقة السلف التي هي الطريق الأسلم والأعلم والأحكم، خلافاً لمن قال طريقة الخلف أعلم، وهي أنا نقرُّ آيات الصفات وأحاديثها، ونكل معناها مع اعتقاد حقائقها إلى الله تعالى (١)..

ويورد الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب معتقدهم في باب الأسماء والصفات - بجواب أوسع من الجواب السابق - فيقول جواباً عن اعتقادهم في آيات الصفات: (الذي نعتقد والذى ندين الله به، هو مذهب سلف الأمة وأنتمها من الصحابة والتتابعين لهم بإحسان من الأئمة الأربع، وأصحابهم رضي الله عنهم أجمعين، وهو الإيمان بذلك والإقرار به وإمراره كما جاء من غير تشبيه ولا تمثيل ولا تعطيل ...)، ومن سببهم في الاعتقاد: الإيمان بصفات الله تعالى، وأسمائه التي وصف بها نفسه، وسمى بها نفسه في كتابه وتنزيله أو على لسان رسوله عليه السلام من غير زيادة عليها، ولا نقصان منها ولا تجاوز لها، ولا تفسير لها، ولا تأويل لها بما يخالف ظاهرها ولا تشبيه بصفات المخلوقين، ولا سمات المحدثين بل أمروها (٢) كما جاءت، وردوا علمها إلى قائلها، ومعناها إلى المتكلم بها صادق لا شك في صدقه، فصدقوه، ولم يعلمواحقيقة معناها (٣) فسكتوا عما لم يعلموه، وأخذ ذلك الآخر عن الأول، وووصى بعضهم بعضاً بحسن الاتباع، والوقوف حيث وقف أولهم، وحدروا من التجاوز لها والعدول عن طريقهم، وبينوا لنا سببهم ومذاهبهم، وحدرونا من اتباع طريق أهل البدع والاختلاف .. (٤).

ويقول الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب - مبيناً ظهور توحيد الأسماء والصفات، ووضوحيه عن طريق المصطفى عليه السلام، فيقول:

(ومن المحال في العقل والدين، أن يكون السراج المنير الذي أخرج الله به الناس

(١) الدرر السننية، ١٢٦/١.

(٢) في نسخة الكتاب: أقووها.

(٣) أي لم يعلموا كيفية الصفات الإلهية.

(٤) «مجموعة الرسائل»، ٤٨/١.

من الظلمات إلى النور، وأنزل معه الكتاب ليحكم بين الناس، فيما اختلفوا فيه، وأمر الناس أن يردوا ما نازعوا فيه من دينهم إلى ما بعث به من الكتاب والحكمة، وهو يدعو إلى الله، إلى سبيله بإذن ربها على بصيرة، وقد أخبر الله تعالى بأنه قد أكمل له ولأهله دينهم، وأتم عليهم نعمته، محال هذا وغيره - أن يكون قد ترك باب الإيمان بالله والعلم به ملتباً مشتبهاً، ولم يميز ما يجب لله من الأسماء الحسنى والصفات العلية، وما يجوز عليه وما يمتنع عليه فإن معرفة هذا أصل الدين وأساس الهدایة، وأفضل وأوجب ما اكتسبته القلوب وحصلته النفوس وأدركته العقول ...<sup>(١)</sup>.

ونخت كلام الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب موجزاً مذهب السلف الصالحة فيقول في كتابه «جواب أهل السنة في نقض كلام الشيعة والقدريّة»:

(مذهب السلف رحمة الله عليهم: إثبات الصفات وإجراؤها على ظاهرها ونفي الكيفية عنها، لأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، وإثبات الذات إثبات وجود لا إثبات كيفية، وعلى هذا مضى السلف كلّهم، ولو ذهناً نذكر ما أطلتنا عليه من كلام السلف في ذلك لخرج بنا عن المقصود في هذا الجواب)<sup>(٢)</sup>.

وسئل أبناء الشيخ محمد بن عبد الوهاب والشيخ حمد بن ناصر بن معمر - رحمهم الله - عن آيات الصفات الواردة في الكتاب كقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ أَسْتَوِي﴾<sup>(٣)</sup> وكذلك قوله: ﴿وَلَا تُنْصَنِعْ عَلَى عَيْنِي﴾<sup>(٤)</sup> وقوله: ﴿أَسْمَعْ وَأَرَى﴾<sup>(٥)</sup> وقوله: ﴿هُبَّ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَاهُ﴾<sup>(٦)</sup> وقوله: ﴿لَمَا خَلَقْتَ بِيَدِي﴾<sup>(٧)</sup> وقوله: ﴿وَجْهَ رَبِّكَ وَالْمَلَكَ صَفَّا صَفَّا﴾<sup>(٨)</sup> وقوله: ﴿وَالْأَرْضَ جَمِيعاً قَبَضْتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾<sup>(٩)</sup> وغير ذلك في القرآن. ومن السنة قوله عليه السلام: «قلب العبد بين أصابعين من أصابع الرحمن»<sup>(١٠)</sup> وكذلك النفس، وقوله: «إن ربكم ليضحك»<sup>(١١)</sup>، وقوله: «حتى يضع

(١) المصدر السابق ٥٢/١.

(٢) المصدر السابق ١٠١/٤.

(٣) سورة طه: آية ٥.

(٤) سورة طه: آية ٣٩.

(٥) سورة طه: آية ٤٦.

(٦) سورة العنكبوت: آية ٦٤.

(٧) سورة ص: آية ٧٥.

(٨) سورة الفجر: آية ٢٢.

(٩) سورة الزمر: آية ٦٧.

(١٠) رواه الترمذى وقال: حديث حسن.

(١١) أخرجه البخارى ومسلم بمعناه، ولفظهما: «يُضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر كلاماً يدخل الجنة».

رجله فيها فتقول قط قط<sup>(١)</sup> وغير ذلك مما لا يحصره هذا الفرطاس. على ما تحملون هذه الآيات وهذه الأحاديث في الصفات؟

فكان من جوابهم أن قالوا:

(الحمد لله رب العالمين، قولنا فيها: ما قال الله ورسوله، وما جمع عليه سلف الأمة وأئمتها من أصحاب رسول الله عليه السلام، ومن اتبعهم بإحسان، وهو الإقرار بذلك، والإيمان من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكليف ولا تمثيل، كما قال الإمام مالك لما سئل عن قوله «الرحمن على العرش استوى» كيف استوى؟ فأطرق الإمام مالك، وعلته الرضاء - يعني العرق -، وانتظر القوم ما يجيء منه، فرفع رأسه إليه، وقال: الاستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة، وأحسبك رجل سوء، وأمر به فأخرج، ومن أول الاستواء بالاستيلاء فقد أجاب بغير ما أجاب به مالك، وسلك غير سبيله، وهذا الجواب من مالك في الاستواء شاف كاف. في جميع الصفات مثل النزول والمجيء والتذكرة وغيرها فيقال في النزول النزول معلوم والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة، وهذا يقال في سائر الصفات الواردة في الكتاب والسنة ... إلى آخر جوابهم رحمة الله<sup>(٢)</sup>.

وللشيخ حمد بن ناصر بن معمر رسالة نفيسة تضمنت بياناً شافياً وكافياً لعقيدة السلف الصالحة في الأسماء والصفات<sup>(٣)</sup>، وحشد النصوص والبراهين الدالة على

(١) رواه البخاري ومسلم.

(٢) « الدرر السننية » ١٨٥/٣.

(٣) بمناسبة ورود هذه الرسالة للشيخ حمد بن ناصر بن معمر، فقد لاحظت أن بعض الكتب يخلطون بعض مؤلفات الشيخ حمد بن ناصر بن معمر النجدي إلى الشيخ محمد بن ناصر الحازمي اليمني، مع أن الأول توفي سنة ١٢٢٥هـ، بينما الآخر توفي سنة ١٢٨٣هـ، ومن هذا اللبس أن صبيخ ابن حسن القتوجي ذكر في كتابه «أبجد العلوم» (٢٠٠/٣)، أن للشيخ محمد بن ناصر الحازمي رسالة في المشاجرة مع أهل مكة، وأخرى في إثبات الصفات، وقد أورد الزركلي في الأعلام (١٢٢/٧) هاتين الرسالتين (رسالة في إثبات الصفات، ورسالة في مشاجرة بين أهل مكة وأهل نجد) ونسبهما إلى الحازمي، وذكر أنهما موجودتان في خزانة الرباط (٣٠ك)، فحرمت - عنتذ - في الحصول عليهما، فلما حصلت عليهما - من المكتبة الكتبانية بخزانة الرباط - لاحظت أن (رسالة في إثبات الصفات) هي بعينها رسالة الشيخ حمد بن معمر في الصفات، وهي موجودة في « الدرر السننية » (٢٠٧/٣)، ولكنها غير موجودة في « مجموعة الرسائل والمسائل التجوية »، خاصة وأنه يذكر قوله: (شيخنا محمد بن عبد الوهاب) ومن المعلومات أن الشيخ حمد بن معمر من تلاميذ الشيخ الإمام، ووجدت هذا المخطوط قد طبع - قليلاً - في الهند منسوباً إلى الحازمي، ووجدت منه نسخة للشيخ سليمان الصنيع - وهي موجودة في مكتبة جامعة الملك سعود - وقد صلح الصنيع ذلك، فنسبها إلى ابن معمر بدلاً من الحازمي. -

صحة عقيدة السلف الصالح، نقتصر على إيراد هذا النص من هذه الرسالة:

(فشيخنا<sup>(١)</sup> رحمة الله وأتباعه، يصفون الله بما وصف به نفسه، وبما وصفه به رسوله ﷺ، ولا يتجاوزون القرآن والحديث، لأنهم متبوعون لا مبتدعون، ولا يكيفون، ولا يشبهون، ولا يعطلون، بل يثبتون جميع ما نطق به الكتاب من الصفات، وما وردت به السنة مما رواه الثقات، يعتقدون أنها صفات حقيقة مترفة عن التشبيه والتعطيل، كما أنه سبحانه له ذات حقيقة مترفة عن التشبيه والتعطيل، فالقول عندهم في الصفات كالقول في الذات، فكما أن ذاته حقيقة لا تشبه الذوات، فصفاته صفات حقيقة لا تشبه الصفات، وهذا هو اعتقاد سلف الأمة وأئمدة الدين، وهو مخالف لاعتقاد المشبهين، واعتقاد المبطلين، فهو كالخارج، من بين فرش ودم لبني خالصاً سائغاً للشاربين)<sup>(٢)</sup>.

ويقول الشيخ حمد بن ناصر بن معمر رحمة الله، في تقرير توحيد الأسماء والصفات - من خلال سورة الإخلاص:

(فسورة **«قل هو الله أحد»** فيها توحيد الاعتقاد والمعرفة، وما يجب إثباته للرب تعالى من الأحديّة المنافية لمطلق الشركة، والصمدية المثبتة له جميع صفات الكمال الذي لا يلحقه نقص بوجه من الوجه، ونفي الولد والوالد الذي هو من لوازمه الصمية، ونفي الكفاء المتضمن لنفي التشبيه والتّمثيل، فتضمنت هذه السورة إثبات كل كمال له، ونفي كل نقص عنه، ونفي الشبيه والمثيل، ونفي مطلق الشريك عنه، وهذه الأصول مجتمع التوحيد العلمي والاعتقادي الذي ي بيان صاحبه فرق الضلال والشرك<sup>(٣)</sup>).

وينكر صاحب كتاب «التوسيع عن توحيد الخلق» بيان توسط أهل السنة والجماعة بين الفرق فيقول:

---

كما أن هذه الرسالة وجنتها مخطوطة في مكتبة الشيخ عبد العزيز بن صالح بن مرشد بعنوان معتقد الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتنسب تأليفها إلى الشيخ حمد بن ناصر بن معمر، وأما الرسالة الأخرى، وهي رسالة المشاجرة - كما سميت -، فإنها نفس رسالة الشيخ حمد بن ناصر بن معمر، المسماة بـ«الغواكه العذاب في الرد على من لم يحكم السنة والكتاب»، وهي مناظرة الشيخ حمد مع علماء مكة سنة ١٢١١هـ، فقد وهم عمر حالة في «معجم المؤلفين» (٧٢/١٢) حين نسب رسالة الغواكه العذاب إلى الحازمي، والله أعلم.

(١) أي محمد بن عبد الوهاب.

(٢) «الدرر السننية» ٢٢٥/٣، وانظر: «الدرر السننية» ٢٠٨/٣.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٦٤/٢.

(فأهل السنة والجماعة وسط بين أهل التعطيل الذين يلحدون في أسمائه وأياته، ويعطلون حقائق ما نعت الله به نفسه، حتى شبّهوه بالمعدوم وبالآموات، وبين أهل التمثيل الذين يضربون له الأمثال ويشبهونه بالملائكة، فيؤمن أهل السنة والجماعة بما وصف الله به نفسه، وما وصفه به رسوله، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تمثيل ولا تكليف ..).<sup>(١)</sup>

ويبين الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - أهمية الإيمان بأسماء الله وصفاته، فيقول في كتابه «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد» عند شرحه لباب (من جد شيئاً من الأسماء والصفات):

(ما كان تحقيق التوحيد، بل التوحيد لا يحصل إلا بالإيمان بالله، والإيمان بأسمائه وصفاته، نبأ المصنف - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله صاحب كتاب «التوحيد» - على وجوب الإيمان بذلك)<sup>(٢)</sup>.

ونظراً لخطورة إنكار شيء من صفات الله - عز وجل -، فإن الشيخ سليمان رحمة الله يقوله في شرحه لقوله تعالى: «وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ»<sup>(٣)</sup>:

(فيه دليل على أن من أنكر شيئاً من الصفات فهو من الهالكين، لأن الواجب على العبد الإيمان بذلك سواء فهمه أم لم يفهمه، سواء قبله عقله أو أنكره، فهذا هو الواجب على العبد في كل ما صح عن الله وعن رسوله ﷺ)<sup>(٤)</sup>.

ويذكر الشيخ عبد الرحمن بن حسن معتقدهم في باب الأسماء والصفات، وأنه معتقد أهل السنة والجماعة، فيقول في كتابه «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد» عند شرحه بباب قول الله تعالى: «وَاللَّهُ الْأَسْمَاءُ الْحَسَنَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا»<sup>(٥)</sup>:

(قلت: والذي عليه أهل السنة والجماعة قاطبة متقدمهم ومتذارهم، إثبات الصفات التي وصف الله بها نفسه، ووصفه بها رسوله ﷺ على ما يليق بجلاله الله إثباتاً بلا تمثيل، وتنتزهاً بلا تعطيل كما قال تعالى: «لَيْسَ كَمُثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ»<sup>(٦)</sup>، وأن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، يحتذى حذوه

(١) «التوضيح عن توحيد الخلاق»، ص ٦٦ = بتصريف تيسير.

(٢) «تيسير العزيز الحميد في شرحه كتاب التوحيد»، ط ٣، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٧هـ، ص ٥٧٤.

(٣) سورة الرعد: آية ٣٠.

(٤) «تيسير العزيز الحميد»، ص ٥٨٢.

(٥) سورة الأعراف: آية ١٨٠.

(٦) سورة الشورى: آية ١١.

ومثاله، فكما أن يجب العلم بأن الله ذاتاً حقيقة لا تشبه شيئاً من ذات المخلوقين، فله صفات حقيقة لا تشبه شيئاً من صفات المخلوقين، فمن جحد شيئاً مما وصف الله به نفسه، أو وصفه به رسوله، أو تأوله على غير ما ظهر من معناه فهو جهمي قد اتبع غير سبيل المؤمنين، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقُ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولَهُ مَا تَوْلَىٰ وَنَصَلَهُ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾<sup>(١)</sup>.

ويشير الشيخ عبد الرحمن بن حسن إلى منشأ ضلال المعطلة في مسألة الصفات، فيقول في شرحه لباب (من جحد شيئاً من الأسماء والصفات):

(فإن الجهمية ومن وافقهم على التعطيل جحدوا ما وصف الله به نفسه، ووصفه به رسوله من صفات كماله ونوعوت جلاله، وبنوا هذا التعطيل على أصل باطل أصله من عند أنفسهم، فقالوا هذه الصفات هي صفات الأجسام، فيلزم من إثباتها أن يكون الله جسماً. هذا منشأ ضلال عقولهم، لم يفهموا من صفات الله إلا ما فهموه من خصائص صفات المخلوقين، فشبهوا الله في ابتداء آرائهم الفاسدة بخلقه، ثم عطلوه من صفات كماله، وشبهوه بالنافذات والجمادات، والمعدومات، فشبهوا أولاً، وعلموا ثانياً، وشبهوه ثالثاً بكل ناقص ومعدوم، فتركوا ما دلّ عليه الكتاب والسنة من إثبات ما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله على ما يليق بجلاله وعظمته ...)<sup>(٢)</sup>.

وحين ختم الشيخ محمد بن عبد الوهاب كتاب التوحيد بقوله: باب ما جاء في قول الله تعالى: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جُمِيعًا قَبْضَتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَاوَاتِ مَطْوِيَاتٍ بِيَمِينِهِ﴾<sup>(٣)</sup>، ثم ساق أحاديث هذا الباب<sup>(٤)</sup>.

كان مما سطره قلم الشيخ عبد الرحمن بن حسن شرحاً لهذا الباب أنه قال: (وهذه الأحاديث وما في معناها تدل على عظمة الله وعظم قدرته، وعظم مخلوقاته، وقد تعرف سبحانه وتعالى إلى عباده بصفاته، وعجائب مخلوقاته، وكلها

(١) سورة النساء: آية ١١٥.

(٢) «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد»، تحقيق محمد الفقي، ط٨، مطباع القصيم بالرياض، ١٣٨٦هـ، ص٤٤٩.

(٣) المرجع السابق، ص٤٠٢.

(٤) سورة الزمر: آية ٦٧.

(٥) من هذه الأحاديث ما أخرجه الشیخان عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: جاء جبر من الأخبار إلى رسول الله ﷺ فقال: يا محمد، إننا نجد أن الله يجعل السموات على أصبع، والأرضين على أصبع، والشجر على أصبع، والثرى على أصبع، وسائر الخلق على أصبع، فيقول: أنا الملك، فضحك النبي ﷺ حتى بدت نواجهه تصديقاً لقول الخبر، ثم قرأ: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جُمِيعًا قَبْضَتِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾.

انظر: بقية الأحاديث في «كتاب التوحيد»، مجموعة مؤلفات الشيخ، ١٤٨/١٠ - ١٥٠.

تعرف وتدل على كماله، وأنه هو المعمود وحده لا شريك له في ربوبيته وإلهيته، وتدل على إثبات الصفات لله على ما يليق بجلال الله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل، وتنزيهاً بلا تعطيل ..

وتأمل ما في هذه الأحاديث الصحيحة من تعظيم النبي ﷺ ربه بذكر صفات كماله على ما يليق بعظمته وجلاله، وتصديقه اليهود فيما أخبروا به عن الله من الصفات التي تدل على عظمته، وتأمل ما فيها من إثبات علو الله تعالى على عرشه، ولم يقل النبي ﷺ في شيء منها، أن ظاهرها غير مراد، وأنها تدل على تشبيه صفات الله بصفات خلقه، فلو كان هذا حقيقة أمنيه أمنه، فإن الله أكمل به الدين، وأتم به النعمة، فبلغ البلاغ المبين، صلوات الله وسلمه عليه، وعلى الله وصحبه ومن تبعهم إلى يوم الدين<sup>(١)</sup>.

ومما كتبه الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن في مبحث أسماء الله سبحانه وتعالى وصفاته نختار هذه الخلاصة:

(..) والحاصل أنه ما من اسم يسمى الله به، إلا والظاهر الذي يستحقه المخلوق غير مراد، وأنه سبحانه منزه عن كل ما يلزم من حدوثه أو نقصه، فكما أن علمنا وقدرتنا وإرادتنا وحياتنا وكلامنا ونحوها من الصفات أعراض تدل على حدوثنا، امتنع أو يوصف الله سبحانه بمتلها، فنعود بالله من تأويل يفضي إلى تعطيل، ومن تكليف يفضي إلى تمثيل ..<sup>(٢)</sup>.

ويورد الشيخ أحمد بن مشرف توحيد الأسماء والصفات بعد توحيد الربوبية وذلك في قصيته جوهرة التوحيد، فيقول رحمه الله:

والثاني أن يوحد الله على أسمائه وفي صفاته العلى وكل ما به تعالى وصفا لنفسه على لسان المصطفى فإن وصفه به جل لزم الحكم في أسمائه كذا التزم<sup>(٣)</sup>

ويدافع الشيخ أحمد بن إبراهيم بن عيسى في كتابه النفيس «تنبيه النبيه والغبيه في الرد على المدراسي والحلبي» عن معتقد السلف الصالح في هذا الباب، ويرد على من رماهم بالتشبيه، فكان مما قاله:

(١) «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد»، ص ٥١١، ٥١٢ = باختصار يسير، وانظر: ما كتبه في تعريف توحيد الأسماء والصفات في «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٩١/٢.

(٢) « الدرر السننية »، ٣/٣٥٧.

(٣) «ديوان ابن مشرف» ص ٢.

(حاشا السلف من اعتقاد التشبيه، أو أنهم يسكتون عن ظهور البدع ولكنهم لكمال علمهم، وقوة إيمانهم لم يفهموا ما وصف به نفسه، أو وصفه به رسوله تشبيهاً، وأما المعطلة فإنهم فهموا مما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله التشبيه والتجمسيم، ثم شرعوا في رد الكتاب والسنّة بالتأویلات المستنكرة والتحريفات المزورة، فأخطلوا خطأين؛ لأنهم شبهوا أولاً، ثم عطلاً ثانياً، وأما السلف الصالح، ومن معهم من الخلف الناجح فمسلكهم مسلك بين مسلكين، وهذا بين ضلالتين، أثبتوا بغير تشبه وتمثيل، وزردوها بغير تحريف ولا تعطيل، وأنكروا مذهب الجهمية والمعزلة، وردوا على من قابلهم من المجسمة والممثلة ...<sup>(١)</sup>).

وفي رسالة «تنزيه الذات والصفات من درن الإلحاد والشبهات»<sup>(٢)</sup> لأحد علماء نجد، يذكر معتقدهم في أسماء الله وصفاته فيقول:

(اعلم أن إيماننا بما ثبت في نعمته تعالى كإيماننا بذاته المقدسة، إذ الصفات تابعة للموصوف، فنعقل وجود الباري ونميز ذاته المقدسة عن الأشباح، من غير أن نعقل الماهية، فكذلك القول في صفاته نؤمن بها ونعقل وجودها، ونعلمها في الجملة، من غير تكييف ولا تمثيل، ولا تشبهه ولا تعطيل، ونقول كما قال السلف الصالح: آمنا بالله على مراد الله، وليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فالاستواء معلوم من الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلقه تنزيل من حكيم حميد، وكل ما وصف الله به نفسه وجب الإيمان به، كما يجب الإيمان بذاته، والكيف مجهول فيما، لاستحالة تصوره لقوله تعالى: «ليس كمثله شيء وهو السميع البصير»<sup>(٣)</sup> ومن ليس له مثل لا يمكن التصور في ذاته وصفاته لا شرعاً ولا عقلاً ..<sup>(٤)</sup>).

ويحمل علامة العراق محمود شكري الآلوسي عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله في مسألة الأسماء والصفات فيقول الآلوسي في «تاريخ نجد»:

(قد عرف واشتهر واستفاض من تقرير الشيخ، ومراساته، ومصنفاته المسموعة المقرروءة عليه، وما ثبت بخطه، وعرف واشتهر من أمره ودعوته وما عليه الفضلاء النساء من أصحابه وتلامذته، أنه على ما كان عليه السلف الصالح، وأئمة الدين أهل

(١) «تبيه النبیه والغایی فی الرد علی المدراسی والحلبی» (طبع ضمن مجموعة کتب)، مطبعة کرستان مصر، ١٣٢٩ھ، ص ٢٤١.

(٢) توجد هذه الرسالة مخطوطـة - ولكنها ناقصة - في قسم المخطوطـات بجامعة الملك سعود، رقم ١٣٥٦، ومنسوبة إلى محمد بن محسن العطاس (كان حيًّا سنة ١٣٠٥ھ).

(٣) سورة الشورى: آية ١١.

(٤) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٦٨١.

الفقه والفتوى في باب معرفة الله، وإثبات صفات كماله، ونحوت جلاله، التي نطق بها الكتاب العزيز، وصحّت به الأخبار النبوية، وتلقاها أصحاب رسول الله بالقبول والتسليم يثبتونها ويؤمنون بها ويمرّونها، كما جاءت من غير تحرير ولا تعطيل ومن غير تكليف ولا تمثيل ...<sup>(١)</sup>.

وقد تضمن «البيان المقيد» فيما اتفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد ما نصّه:

(أما بعد: فإننا نعتقد أن الله واحد في ربوبيته، واحد في ألوهيته، واحد في أسمائه وصفاته ...، فله الأسماء الحسنى والصفات العليا كما أثبّتها لنفسه في كتابه، وعلى لسان رسله، بلا تكليف، ولا تحرير، ولا تعطيل، وأن الله سبحانه وتعالى فوق سماواته على عرشه علا على خلقه، وهو سبحانه معهم أينما كانوا يعلم ما هم عاملون ..)<sup>(٢)</sup>.

ويقول الشيخ عبد الله بن سليمان بن بلهيد في خطابه، موضحاً توحيد الأسماء والصفات، ومبيناً أوجه الاتفاق وأوجه الخلاف في هذا التوحيد عند أصحاب المقالات من الفرق الإسلامية:

(توحيد الأسماء والصفات وهو إثبات ما وصف الرب تعالى وسمى به نفسه في كتابه، وعلى لسان رسوله ﷺ من الأسماء الحسنى والصفات العلي إثباتاً يليق بجلاله وعظمته، ويختص به من غير تحرير ولا تعطيل، ومن غير تكليف ولا تمثيل، وجميع أصحاب المقالات من الفرق الإسلامية منافقون على إثبات هذه المقدمة، وهي أن الله تعالى موصوف بصفات الكمال، منزه عن صفات النقص، وإنما اختلفوا فيما هو كمال وما هو نقص أو يلزم منه النقص فمنهم من ظنَّ أن وصف الباري تعالى بما وصف به نفسه يلزم منه التجسيم والتشبيه، فنفي ما أثبّته الله تعالى لنفسه، وعطل أسماءه وصفاته، وألحد فيها، ومنهم من أثبت ذلك وغلا في الإثبات حتى شبه صفات الباري تعالى بصفات خلقه، وهدى الله أهل السنة والجماعة الذين هم الفرقة الناجية إلى القول بما دلَّ عليه الكتاب والسنة ومضى عليه سلف الأمة من إثبات جميع ما وصف به تعالى نفسه في كتابه، وعلى لسان رسوله ﷺ من الأسماء الحسنى والصفات العلي، وإمارتها كما جاءت وهذا هو طريق النجاة ..)<sup>(٣)</sup>.

(١) «تاريخ نجد»، تحقيق محمد بهجة الأنثري، ط السلفيّة القاهرة، ١٤٤٣هـ، ص ٧٧.

(٢) ص ٦.

(٣) خطاب ابن بلهيد أنشاء الاجتماع بين علماء مكة ونجد، ص ١٤.

ويقول القصيمي في كتابه «الثورة الوهابية» أثناء حديثه عن معتقد الشيخ محمد ابن عبد الوهاب: (إيمانه بما تواترت عليه الكتب المقدسة، ولاسيما القرآن من أن الله سبحانه وتعالى مستوٌ على العرش استواءً يليق به لا كما يستوي المخلوق ...) وقد نازعه مخالفوه فأقليلين أن ذلك يقتضي التجسيم وتشبيه الله بخلقه، فرد عليهم قائلاً: أن جميع الكتب السماوية مصرحة بذلك تصريحاً لا يقبل الجدل. والله أعلم حيث يصف نفسه، وأعلم بما يجوز في حقه، وما لا يجوز، وفأقليل: أن المسلمين قائلون بذلك قبل ظهور هؤلاء المخالفين بلا نزاع بينهم ...)<sup>(١)</sup>.

وأخيراً ندرك - من خلال النصوص السابق - طريق النجاة الذي سلكه أئمة هذه الدعوة السلفية، تأسياً واقتداء بالراغب الأول، من وصف الله بما وصف به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ، لا يتجاوزون القرآن والحديث في ذلك.

ونلاحظ - كما سيأتي - أن مزاعم خصوم هذه الدعوة السلفية التي تكتب على إمام هذه الدعوة الإصلاحية الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وتبنته بأنه مجسم ومشبه في الصفات، نلاحظ أن من مبررات الخصوم في القذف بهذا البهتان هو أن الشيخ رحمة الله وكذا أتباعه من بعده يثبتون جميع الصفات التي وردت في الكتاب والسنة، ويرونها - كما جاءت - على ظاهرها دون تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل، ويفوضون العلم بالكيفية إلى الله سبحانه وتعالى.

جعل الخصوم هذا الإثبات مبرراً في رمي الشيخ بالتشبيه والتجسيم، لذا يأتي مع هذه الفريدة غالباً بيان لبعض الصفات التي يثبتها الشيخ لله عزّ وجلّ - وهو كما تقدم لا يصف الله إلا بما وصف به نفسه في كتابه أو وصفه رسوله ﷺ ... مثل صفة الاستواء، والعلو، والتزول، ونحوها، ويسوق الخصوم هذا الإثبات زعماً منهم أنه تجسيم وتشبيه، ولا يكتفون بذلك، بل يختلفون زيادة في الإفك والبهتان، فيزعمون أن الشيخ يثبت لله الجلوس والجنب واللسان، بل يكتنون عليه - أشنع من قبل -، ويبهتونه بأنه يقول إن الله جسم كالحيوان .. تعالى الله عما يقول الطالعون علواً كبيراً.

ومن أوائل الذين ذكروا هذه الفريدة، أحد علماء الزيدية حين كتب رسالة يرد على رسالة الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، فقال هذا الزيدي مخاطباً الشيخ عبد الله: (وأنت أيضاً قد ناقشت كلامك بكلامك، حيث قلت: وذلك مثل وصف نفسه تبارك وتعالى بأنه فوق السموات مستوٌ على عرشه، فقد فسرت كتاب الله وأثبتت الله

(١) «الثورة الوهابية»، ط١، مطبعة الرحمانية مصر، ١٣٥٤هـ، ص ١٢.

صفة، وهي الفوقيـة المستلزمـة للتجسيـم، ولـيـست الفـوـقـيـة منـكـورـة فيـ قـوـلـهـ: ﴿الـرـحـمـنـ عـلـىـ العـرـشـ اـسـتـوـى﴾<sup>(١)</sup>.

ويـشـعـ عـلـىـ الحـدـادـ عـلـىـ الشـيـخـ الإـلـامـ، فـيـقـولـ الحـدـادـ:  
(وـمـ أـعـظـ بـدـعـ النـجـديـ عـقـدـ الدـرـوـسـ فـيـ التـجـسـيمـ لـلـبـارـيـ تـعـالـىـ اللـهـ عـنـ قـوـلـ  
الـجـاهـدـينـ وـالـكـافـرـينـ عـلـوـاـ كـبـيرـاـ)<sup>(٢)</sup>.

ويـقـولـ - أـيـضاـ - عـنـ الشـيـخـ: (.. وـمـ نـذـكـ أـظـهـرـ التـجـسـيمـ وـالـحـرـكـةـ وـالـانـتـقـالـ)<sup>(٣)</sup>.  
ويـنـكـرـ أـحـدـ دـجـالـيـ بـلـادـ الـمـغـرـبـ<sup>(٤)</sup> هـذـهـ الفـرـيـةـ .. فـكـانـ مـنـ نـجـلـهـ أـنـهـ قـالـ فـيـ  
كتـابـهـ المـسـمـيـ «ـالـمـنـحـ الإـلـهـيـةـ فـيـ طـمـسـ الضـلـالـةـ الـوـهـابـيـةـ»:  
(ويـحـكـيـ عـنـهـمـ - أـيـ الـوـهـابـيـةـ - أـنـهـ اـتـبعـهـ - أـيـ اـبـنـ تـيـمـيـةـ - فـيـ القـوـلـ بـالـتـجـسـيمـ،  
وـحـمـلـواـ عـلـىـ ذـلـكـ ظـواـهـرـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ تـعـالـىـ اللـهـ عـمـاـ يـقـولـونـ عـلـوـاـ كـبـيرـاـ.. وـكـانـواـ  
أـجـدـرـ بـالـلـحـوقـ بـأـهـلـ الـأـصـنـامـ لـأـنـهـ إـذـ اـعـتـقـدـواـ أـنـ مـعـبـودـهـ جـسـمـ لـمـ يـعـبـدـواـ اللـهـ  
وـلـاـ عـرـفـواـ مـنـهـ إـلـاـ الـاسـمـ ..)<sup>(٥)</sup>.

وـأـمـاـ المـدـعـوـ عـلـىـ نقـيـ الـكـنـهـورـيـ، فـقـدـ رـمـيـ الشـيـخـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـوـهـابـ رـحـمـهـ  
الـلـهـ بـالـأـكـانـيـبـ وـالـمـفـتـرـيـاتـ، وـلـكـنـهـ أـعـرـضـ عـنـ هـذـهـ الفـرـيـةـ فـقـالـ: (وـنـطـوـيـ كـشـحـاـ عـمـاـ  
يـعـزـىـ إـلـيـهـمـ مـنـ التـجـسـيمـ)<sup>(٦)</sup>.

ويـورـدـ شـيـخـ الـكـذـبـ أـحـمـدـ بـنـ زـيـنـيـ دـحـلـانـ هـذـهـ الفـرـيـةـ، أـثـنـاءـ سـرـدـهـ الـأـكـانـيـبـ عـلـىـ  
الـشـيـخـ، فـقـالـ دـحـلـانـ:

(إـظـهـارـ التـجـسـيمـ لـلـبـارـيـ تـبـارـكـ وـتـعـالـىـ، وـعـقـدـ الدـرـوـسـ لـذـلـكـ ...)<sup>(٧)</sup>.

وـتـلـفـ أـحـمـدـ مـخـتـارـ باـشـاـ المـؤـيدـ هـذـاـ إـلـفـ، فـقـالـ:

(وـمـذـهـبـهـمـ: القـوـلـ بـالـتـجـسـيمـ لـلـبـارـيـ جـلـاـ وـعـلـاـ، وـقـرـرـوهـ فـيـ درـوـسـهـ)<sup>(٨)</sup>.

ويـسـتـكـرـ النـبـهـانـيـ فـيـ قـصـيـدـتـهـ «ـالـرـائـيـةـ الصـغـرـىـ» إـثـبـاتـ الـوـهـابـيـنـ لـصـفـةـ الـعـلـوـ اللـهـ

(١) «ـمـجمـوعـةـ الرـسـائـلـ وـالـمـسـائـلـ»، ١٠١/٤.

(٢) «ـمـصـبـاحـ الـآـنـامـ»، صـ ١٣.

(٣) المـرـجـعـ السـابـقـ صـ ٢٣.

(٤) وهوـ المـدـعـوـ: أـبـوـ الـفـدـاءـ إـسـمـاعـيلـ التـعـيـميـ.

(٥) «ـالـمـنـحـ الإـلـهـيـةـ فـيـ طـمـسـ الضـلـالـةـ الـوـهـابـيـةـ»، مـعـهـدـ الـمـخـطـوـطـاتـ، الـكـوـرـيـتـ، قـ ٩.

(٦) «ـكـشـفـ النـقـابـ عـنـ عـقـاذـ أـبـنـ عـبـدـ الـوـهـابـ»، طـ الـنـجـفـ، الـعـرـاقـ، ١٣٤٥ـ، صـ ٨٠ـ.

(٧) «ـالـدـرـرـ الـسـنـيـةـ فـيـ الرـدـ عـلـىـ الـوـهـابـيـةـ»، صـ ٥٦ـ.

(٨) نقـلاـ عـنـ: «ـالـبـيـانـ وـالـإـشـهـارـ فـيـ كـشـفـ زـيـغـ الـمـلـحـدـ مـخـتـارـ»، صـ ١٠٣ـ.

سبحانه وتعالى، فكانوا أحق بالوقوع في الشرك؛ لأن هذا تجسيم على حد زعمه، فقال:

على جهة للعلو خالقنا قصرا  
فما جهة بالله من جهة أخرى  
بنسبة وسع الله كالذرة الصغرى  
على الله من حمق بهم حكموا الفكر<sup>(١)</sup>

وهم باعتقاد الشرك أولى بقصرهم  
هو الله رب الكل جل جلاله  
تأمل تجد هذى العوالم كلها  
فحينئذ أين الجهات التي بها

ويأتي المدعو (جميل صدقي الزهاوي) بهذه الفريدة، ويستطرد في الإفك والبهتان

فيقول:

(لقد خبطت «الوهابية» كل الخطط في تنزيهه تعالى، حيث أبى إلا جعل استوانه سبحانه ثبوتاً على عرشه، واستقراراً وعلواً فوقه، وأثبتت له الوجه والميدين، وبعضته سبحانه فجعلته ماسكاً بالسموات على أصبع والأرض على أصبع، والشجر على أصبع، ثم أثبتت له تعالى الجهة، فقالت هو فوق السموات ثابت على العرش، يشار إليه بالأصبع إلى فوق إشارة حسية، وينزل إلى السماء الدنيا ويصعد ...)<sup>(٢)</sup>.

ويقول الزهاوي أيضاً:

(لقد اعتنقا متمسكين بظواهر الآيات أن الله تعالى ثبت على عرشه وعلاه علوًّا حقيقياً، وأن له تعالى وجهًا ويدين، وأنه ينزل إلى السماء الدنيا ويصعد نزولاً وصعوداً حقيقين، وأنه يشار إليه في السماء إشارة حسية ... لقد جعلت الوهابية معبدوها جسماً كالحيوان جالساً على عرشه ينزل ويصعد نزولاً وصعوداً حقيقين، وله وجه ويد ورجل وأصابع حقيقة يتنزل عنده المعبد العق ...)<sup>(٣)</sup>.

وقد شنع يوسف الدجوبي على أتباع الدعوة في إثباتهم لصفة العلو لله سبحانه،

ويقول عبد الله بن علي القصيمي:

(ما ينفعه «الدجوبي» من الوهابيين، ويكرهون من جرائه مسألة «علو الله على خلقه» وقد كتب في ذلك مقالات كثيرة في مجلة نور الإسلام، وفي مجلة الإسلام، وفي بعض الجرائد اليومية ...)<sup>(٤)</sup>.

(١) «الرأنية الصغرى»، ط٤، ص ٢٨.

وقد ألف النبهاني رسالة في نفي الجهة - يرد فيها على ابن تيمية.

(٢) «الفجر الصادق في الرد على منكري التوسل والكرامات والخوارق»، مكتبة المليجي مصر، سنة ١٤٢٣هـ، ص ٢٨.

(٣) المرجع السابق ص ١١٨.

(٤) «الفصل الحاسم بين الوهابيين ومخالفיהם»، ط١، مطبعة التضامن من مصر، ١٩٣٤م، ص ١١٨.

ويورد (شرف)<sup>(١)</sup> في معرض تهجمه على الوهابية (المجسمة) على حد تعبيره هذا القول حاكياً حال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله:  
 .. وأنه مؤول فيها الاستواء بالاستقرار قاتله الله، والله تعالى خال عن الجهات  
 (الست)<sup>(٢)</sup>.

وينكر الاسكندراني في نفحته تلك الفريدة فيقول:  
 (ومما تمذهب به الوهابية في العقيدة إثبات اليد والوجه والجهة للباري وجعله جسماً يصعد وينزل)<sup>(٣)</sup>.

وقد أطאל محسن الأمين العاملبي هذه الفريدة، وسود الصحائف بتلك الكذبة، فنورد بعضًا من إفكه حيث يقول:

(لقد خرق بنفسه - أي ابن عبد الوهاب - ستور التوحيد، وأنه تكلم في حضرة الله تعالى عما يقول علوًّا كبيرًا تكاد السموات يتفطرن منها، وتشق الأرض وتغير الجبال هدًا، وهي أنه يحمل آيات الصفات على ظاهرها فيقول أن الله جالس على العرش حقيقة وأن له يداً ورجلًا وساقاً وجنبًا وعيناً ووجهاً ولساناً ونفساً وغيرها حقيقة، وأنه يتكلم بحرف وصوف، وذلك عين التجسيم الذي أطبق المسلمين على كونه كفراً ...)<sup>(٤)</sup>.

وبعد أن يسوق بعض الأقوال في معتقد الوهابيين في الصفات، يعقبه بقوله:  
 (وهذه الأقوال مما تأبه الشريعة الإسلامية والملة المصطفوية لملازمتها التجسيم، وأن المجسمة قد أطبق المسلمين على كفرهم فإنه ينافي التوحيد ...)<sup>(٥)</sup>.

ويقول هذا الأفلاك الأئمّة:

= وانظر: بعض مقالات الدجوبي في مجلة نور الإسلام - م، ٢، ص ٢٨٢ - ٢٨٩، ص ١٣١ - ٦٣٨ مقال تنزيه الله عن المكان والجهة.

- م، ص ٥١٩ - ٥٢٧ مقال تنزيه الله عن المكان والجهة.

(١) وهو المدعو شرف اليماني نزيل البحرين، زمن تأليف ابن سحمان الرد عليه حيث تهجم على الدعوة السلفية، وانتصر لإخوانه المفترضين مثل دحلان وباصيل. انظر: مقدمة رسالة «تأييد مذهب السلف» لابن سحمان ص ٢، ٣.

(٢) نقلًا عن: «تأييد مذهب السلف وكشف شبكات من حاد وانحرف ودعى باليمني شرف»، ط ٢، المطبعة المصطفوية الهند، سنة ١٣٢٣ هـ، ص ٣.

(٣) نقلًا عن: «النفحة على النفحة» ص ٣٥.

(٤) «كشف الارتياب في اتباع محمد بن عبد الوهاب»، ط ١، مطبعة ابن زيدون، دمشق، ١٣٤٦ هـ، ص ٨.

(٥) المرجع السابق، ص ١٢.

(لقد أثبتوا الله جهة الفوق، والاستواء على العرش، والنزول إلى السماء الدنيا، والمجيء، والقرب وغير ذلك بمعانيها الحقيقة من دون تأويل. وهو تجسيم صريح ..<sup>(١)</sup>).

ونخت هذه الفريدة بما أورده محمد جواد مغنية في كتابه «هذه هي الوهابية» حين قال: (يحمد الوهابيون على ظاهر نصوص الكتاب والسنّة في صفات الله سبحانه، ولم يجزوا تفسير الظواهر وتأويلها بغير ما دلت عليه الصورة الحرفية، بل يعتبرون التأويل كفراً؛ لأنّه كذب على الله ورسوله، ويررون تنزيه الله بإثبات اليد له والرجل والكف والأصابع والنفس والوجه والعين والسمع والجلوس .. وما إلى ذلك من الصفات التي وصف الله بها نفسه، أو جاءت على لسان نبيه من غير زيادة ولا نقصان، ولا تأويل بما يخالف ظاهرها)<sup>(٢)</sup>.

وبهذا يتضح من مزاعم الخصوم، أنهم يلصقون فرية التشبيه والتجسيم بالشيخ الإمام وأنصار دعوته، بحجة أن هؤلاء الوهابيين يأخذون بظواهر النصوص في آيات الصفات وأحاديثها.

إذا انتقلنا إلى مقام الدحض والرد، لفرية التجسيم والتشبيه، فإن من أبلغ الردود وأقواها، ما أوردناه من النقول المتعددة التي تصرح بإثبات الصفات لله سبحانه وتعالى على ما يليق بجلاله وعظمته، إثباتاً بلا تمثيل ولا تكليف.

وقد أظهر علماء الدعوة الحجج الدامغة والبراهين الساطعة في دحض هذه الفريدة الكاذبة الخطأة.

فيقول الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب في رد على (الزيدي) الذي زعم - كما سبق ذكر قوله - أن إثبات الصفات يلزم منه التجسيم، فكان مما قاله الشيخ عبد الله - رحمه الله - رداً عليه:

(قوله: وقد أردت أن تنزه ربك بما يلزم منه التجسيم كذب ظاهر؛ لأنّا قد بينا أن ما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله حق وصدق وصواب، ولازم الحق حق بلا ريب، ولا نسلم أن ذلك يلزم منه التجسيم، بل جميع أهل السنّة المثبتة للصفات ينazuون في ذلك، ويقولون لمن قال لهم ذلك لا يلزم منه التجسيم، كما لا يلزم من إثبات الذات لله تعالى، والحياة والإرادة والكلام تجسيم وتكييف عند المنازع، ومعلوم

(١) المرجع السابق، ص ١٢٩. وانظر: المرجع السابق أيضاً: ص ١٣٦، ١٣٨.

(٢) «هذه هي الوهابية»، ١٩٦٤م، ص ٩٢.

أن المخلوق له ذات ويوصف بالحياة والقدرة والإرادة والكلام، ومع هذا لا يلزم من إثبات ذلك لله تعالى إثبات للتجسيم والتكييف تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا. ومعلوم أن هذه الصفات في حق المخلوق إما جواهر، وإما أعراض. وأما في حُقُّه تبارك وتعالى، فلا يعلمها إلا هو بلا تفسير ولا تكييف<sup>(١)</sup>.

ويقول الشيخ عبد الله - أيضًا - :

(وقوله وأثبتت الله صفة وهي الفوقيـة المستلزمـة للتجسيـم كذب ظاهر؛ لأن إثبات الفوقيـة لا يلزم منه ذلك عند من قال به، والله سبحانه وتعالى أعلم من خلقه بما يجوز عليه وما يمتنع عليه، ولكن هذا شأن أهل البدع والضلـالـ، يردون ما جاء به الرسـول ﷺ من عند الله بهذه الأمـور القبيـحة ...<sup>(٢)</sup>).

ويقول الشيخ أحمد بن مشرف الإحسائي، أحد شعراء هذه الدعوة، رداً على فريـة التشـيـيـهـ، ودحـضاـ لهؤـلـاءـ المعـطلـةـ الذـينـ عـطـلـواـ صـفـاتـ اللـهـ ...ـ،ـ فيـقـولـ ابنـ مـشـرـفـ فيـ قـصـيـدةـ «ـالـشـهـبـ الـمـرـمـيـةـ عـلـىـ الـمـعـلـةـ وـالـجـهـمـيـةـ»ـ:

|                                                     |                                                                 |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| نفيـتـ صـفـاتـ اللـهـ فـالـلـهـ أـكـمـ              | وسـبـانـهـ عـماـ يـقـولـ المـعـطـلـ                             |
| زـعـمـتـ بـأـنـ اللـهـ لـيـسـ بـمـسـتـوـ            | عـلـىـ عـرـشـهـ وـالـاسـتـوـ لـيـسـ يـجـهـلـ                    |
| فـقـدـ جـاءـ فـيـ الـأـخـبـارـ فـيـ غـيـرـ مـوـضـعـ | بـلـفـظـ أـسـتـوـ لـاـ غـيـرـ مـتـوـلـ                          |
| وـقـدـ جـاءـ فـيـ إـثـبـاتـهـ عـنـ نـبـيـنـاـ       | مـنـ الـخـبـرـ الـمـأـثـورـ مـاـ لـيـسـ يـشـكـلـ <sup>(٣)</sup> |

ويُفـصـلـ الشـيـخـ سـلـيـمانـ بـنـ سـحـمـانـ -ـ أـثـنـاءـ رـدـهـ عـلـىـ فـرـيـةـ التـجـسـيمـ -ـ المـرـادـ مـنـ إـطـلـاقـ لـفـظـ «ـالـجـسـمـ»ـ عـلـىـ اللـهـ سـبـانـهـ وـتـعـالـىـ،ـ وـبـيـيـنـ مـاـ يـجـوزـ مـنـ هـذـهـ الـمـعـانـيـ،ـ وـمـاـ لـاـ يـجـوزـ فـيـقـولـ رـحـمـهـ اللـهـ:

(الـجـوابـ أـنـ نـقـولـ أـلـعـمـ أـنـ لـفـظـ الـجـسـمـ لـمـ يـنـطـقـ بـهـ الـوـحـيـ إـثـبـاتـاـ فـيـكـونـ لـهـ إـثـبـاتـ،ـ وـلـاـ نـفـيـاـ فـيـكـونـ لـهـ النـفـيـ،ـ فـمـنـ أـطـلـقـهـ نـفـيـاـ وـإـثـبـاتـاـ،ـ سـئـلـ عـمـاـ أـرـادـ بـهـ،ـ فـإـنـ قـالـ أـرـدـتـ بـالـجـسـمـ مـعـناـهـ فـيـ لـغـةـ الـعـرـبـ وـهـوـ الـبـدـنـ الـكـثـيـفـ الـذـيـ لـاـ يـسـمـيـ فـيـ الـلـغـةـ جـسـمـ سـوـاهـ،ـ فـلـاـ لـلـهـوـاءـ جـسـمـ لـغـةـ ..ـ فـهـذـاـ الـمـعـنـىـ مـنـفـيـ عـنـ اللـهـ سـبـانـهـ عـقـلـاـ وـسـمـعاـ،ـ وـإـنـ أـرـدـتـ بـهـ الـمـرـكـبـ مـنـ الـمـادـ وـالـصـورـةـ وـالـمـرـكـبـ مـنـ الـجـوـاـهـرـ الـمـفـرـدـ،ـ فـهـذـاـ مـنـفـيـ عـنـ اللـهـ سـبـانـهـ قـطـعاـ،ـ وـإـنـ أـرـدـتـ بـالـجـسـمـ مـاـ يـوـصـفـ بـالـصـفـاتـ،ـ وـيـرـىـ بـالـأـبـصـارـ وـيـكـلـمـ وـيـكـلـمـ،ـ

(١) «ـمـجـمـوعـةـ الرـسـائـلـ وـالـمـسـائـلـ»ـ (ـجـوابـ أـلـهـ السـيـّـةـ فـيـ نـقـضـ كـلـامـ الشـيـعـةـ وـالـزـيـدـيـةـ)ـ ١١٨ـ/ـ٤ـ.

(٢) المـرـجـعـ السـابـقـ،ـ ١٠١ـ/ـ٤ـ.

(٣) «ـدـيـوـانـ اـبـنـ مـشـرـفـ»ـ،ـ صـ ١٧ـ.

ويسمع ويضر، ويرضى ويغضب، فهذه المعاني ثابتة للرب، وهو موصوف بها، فلا تنفيها عنه بتسميتكم للموصوف بها جسماً.

وإن أردتم بالجسم ما يشار إليه إشارة حسية، فقد أشار أعرف الخلق بالله تعالى بأصبعه رافعاً لها إلى السماء بمشهد الجمع الأعظم مستشهاداً له لا للقبلة ...<sup>(١)</sup>.

- إلى أن قال رحمة الله - :

(وكذلك إن أردتم بالتشبيه والتركيب هذه المعاني فنفيكم لها بهذه الألقاب المنكرة خطأ في اللفظ والمعنى، وجناية على ألفاظ الوحي، أما الخطأ اللفظي فتسميتكم الموصوف بذلك مركباً مؤلفاً مشبهاً بغيره، وتسميتكم هذه الصفات تجسيماً وتركيبياً وتشبيهاً، فكتبتم على القرآن وعلى الرسول وعلى اللغة، ووضعتم لصفاته ألفاظاً منكم بدأت وإليه تعود، وأما خطاؤكم في المعنى فنفيكم وتعطيلكم لصفات كماله بواسطة هذه التسمية والألقاب ففيتكم المعنى الحق وسميتموه بالاسم المنكر).

وأشد ما جادل به أعداء الرسول من التنفير عنه هو سوء التعبير عما جاء به وضرب الأمثال القبيحة له، والتعبير عن تلك المعاني التي لا أحسن منها بألفاظ منكرة. أقوها في مسامع المفترين المخدوعين توصلت إلى قلوبهم فنفرت عنه ...<sup>(٢)</sup>.

للشيخ سليمان بن سحمان قصيدة شعرية في الرد على المدعو (شرف اليماني) حين رمى هذه الدعوة السلفية بالتجسيم فكان مما قاله:

ونتبع الجهم فيما قال وانصرفا  
بل نثبت الفوق والأوصاف والشرفا  
في غيهم من دليل يوجب النصفا  
بأنه كان مجسماً إن ذا لجفا  
كما به الله والمعصوم قد وصفا  
واستبدلوا بضياء الحق ما انفسقا<sup>(٣)</sup>

فلم نؤول كما قد قاله عمها<sup>(٤)</sup>  
ولم نجسّم كما قالوا بزعمهم  
إن المجمدة الضلال ليس لهم  
والله ما قال منا واحد أبداً  
بل نثبت الذات والأوصاف كاملة  
ولم نشيء كأهل الزيف حين بغوا

(١) «كشف غياب الظلام»، ص ١٣١ - ١٣٤ = باختصار، وانظر: «الضياء الشارق» ص ٧٨ - ١٣٢،

وانظر: «الأسنة الحداد» ص ١٧٢، ١٧٣.

(٢) «كشف غياب الظلام» ص ١٣٤ باختصار.

(٣) العمه هو التحير والتردد، انظر: «مختر الصحاح» للرازي ص ٤٥٦.

(٤) «ديوان ابن سحمان»، ص ١٣٠، وانظر: رسالة ابن سحمان «تأييد مذهب السلف» ص ٦.

وانظر: في ديوانه بعض ردوده على تلك الفرقية:  
رده على البنهاني ص ٩٤، رده على الزهاوي ص ١٥٢، ٢٨١، رده على العجلاني ص ٢٦١، وغيرها.

وبيّن الشّيخ فوزان السّابق في كتابه «البيان والإشمار» تدليس المدعو أحمد بasha مختار المؤيد، وتلبيسه الحقائق حين رمى الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب بفريدة التجسيم، فقال الشّيخ فوزان:

(أقول: أجمل هذا الملحد فريته، فلم ينكر وجه هذا التجسيم الذي قرره الوهابيون في دروسهم مفصلاً كما زعمه، وقصده في هذا التدليس، إخفاء مذهب الباطل فهو جهمي معطل، ويعني بالتجسيم إثبات صفات الباري جلّ وعلا، كما هي واردة في الكتاب والسنة، وكما عليه سلف الأمة من الإيمان بالله وبما وصف به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ من غير تحرير ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، بل يؤمنون بأن الله ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه أو وصفه به رسوله ﷺ ولا يحرفون الكلم عن مواضعه ... فذهب الشّيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه في صفات الله تعالى مذهب سلف الأمة وأئمتها من الصحابة والتابعين ومن تبعهم ...) <sup>(١)</sup>.

ومما كتبه محمد رشيد رضا في دحض كذب الرافضي العاملی، لما رمى الشّيخ محمد بن عبد الوهاب - وكذا ابن تيمية من قبل - بفريدة التشبيه والتجسيم، فقال محمد رشيد رضا:

(إن ما ذكره من العقائد التي زعم أن ابن تيمية وابن عبد الوهاب وأمثالهم أباحوا بها حمى التوحيد، وهتكوا ستوره بإثباتهم لله تعالى صفة العلو والاستواء على العرش ... إلخ، إنما أثبتوا بها كسائر أهل السنة ما أثبته الله تعالى في كتابه المعصوم وفي سنة خاتم نبيائه المعصوم المبينة له.

فهم يثبتون تلك النصوص بمعانيها الحقيقة بدون تأويل، ولكن مع إثبات التنزية فهم متبعون في ذلك لسلف الأمة الصالح غير مبتدعين له، وإنما ابتدع التأويل الجهمية والمعزلة وأتباعهم من الروافض بشبهة تنزية الله تعالى عن التجسيم والتشبيه.

وأما شبهة المبتدعة المتأولين فهي تنزية الله تعالى عن مشابهة خلقه التي يعبرون عنها في تأويل بعض الصفات بالتجسيم والتحيز وغيرهما من لوازم الأجسام، ف بهذه الشبهة عطلوا أكثر صفات الله حتى صارت عندهم في حكم العدم.

والسلف الصالح أعلم منهم بمعاني النصوص، وبما يجب الإيمان به، وأشد منهم تnzيهًا للرب - إلى أن قال - : والقاعدة في ذلك أن تnzيه الله تعالى عن مشابهة خلقه

(١) ص ١٠٣

قد ثبت بدليل العقل والنصوص القطعية من النقل كقوله تعالى: «ليس كمثله شيءٌ<sup>(١)</sup>» وأن السلف يجمعون بين الأمرين: تنزيه الرب سبحانه ووصفه بما وصف به نفسه من الرحمة والمحبة والرضا والغضب وغير ذلك، وعدم التحكم في التفرقة بين هذه الصفات وصفات العلم والإرادة والقدرة والسمع والبصر والكلام<sup>(٢)</sup>.

ثم يكتب محمد رضا دعوى هذا الرافضي، حيث يقول:

(زعم الرافضي العاملی أن ابن تیمیة أول من أثبت ما ذكره من صفات الله تعالى بدون تأویل وتبعه بعض تلامیذه، ثم الوهابیة، وأنهم خالفوها في ذلك جمیع المسلمين، وهذا کذب وافتراء، وتضليل لعوام أهل السنة، وتمہید إلى جذبهم إلى الرفض الذي من أصوله تعطیل صفات الله تعالى بالتأویل، وجعله عرًّا وجَّل كالعدم تعالى الله عما يقول المبتدعون علوًّا كبيرًا. فما من صفة من تلك الصفات إلا وهي منصوصة في القرآن أو في الأحادیث النبویة الصحیحة ..<sup>(٣)</sup>).

ويقول ناصر الدين الحجازي في «النفخة» رأًّا على بهتان الاسکندراني حين جعل إثبات الوهابية للصفات تجسیماً:

(الوهابية لم يثبتوا ذلك وإنما أثبته الله تعالى لنفسه، غایة الأمر أن الوهابية كغيرهم من السلف، يؤمنون بذلك، ويکلون علمه إلى الله تعالى من غير تشبيه، ولا تمثیل، ولا تعطیل، وبذلك نقطت كتب عقائدهم.

ولقد كانت المعتزلة ترمي أهل السنة بأنهم مجسمة، وذلك مسطور في كتبهم، وصاحبنا سلك هذا المسلك، فإذا كان المؤلف ينکر إثبات تلك الصفات لله تعالى، فلينکر على من أثبتها، وأما الجسمية فمحال أن يعتقدها مسلم<sup>(٤)</sup>، ومن ادعها لأمة مسلمة فعلیه أن يبرهن عليها بنقل من كتبهم لا بمجرد الإفك والافتراء<sup>(٥)</sup>.

ويهاجم عبد الله بن علي القصيمي أهل الرفض من أمثال العاملی وغيره؛ لأنهم أکذب الناس حديثاً فلا يغول على نقلهم، وينکر القصيمي ما عليه الرافضية من التشبيه والتجمیم، حيث أنهم من أفراد اليهود.

(١) سورة الشورى: آية ١١.

(٢) «السنة والشیعه أو الوهابية والرافضة»، مطبعة المنار، مصر ١٣٤٧هـ، ص ٧٤، ٧٥.

(٣) المرجع السابق ص ٨٣.

(٤) «النفخة على النفخة» ص ٣٥.

(٥) يقصد الحجازي بالجسمية - هاهنا - أي البدن أو المركب من الجوادر المفردة وغيرها من المعانی الباطلة التي من المحال أن يعتقدها موحد.

يقول القصيمي في كتابه «الصراع بين الإسلام والوثنية» في الرد على العاملين  
بعد أن ساق كلامه:

(يقال أن الذين أباحوا حمى التوحيد وهنكره ونسفوه، وأضافوا إلى الله ما لا يليق  
بقدسه وجلاله وكماله من التشبيه والتّمثيل، تمثيل الله بخلقه لم يوجد في طائفة من  
الطوائف المنحرفة مثلما وجدا في طائفة الراافضة).

ولا خلاف بين علماء الملل والنحل أن التشبيه أول ما دخل على الطوائف الدائنة  
لإسلام إنما دخل عليها من شطر الراافضة، وجانب شيوخها القدامى.

ولا خلاف أيضاً أن التشبيه كان أصلاً ووضعًا في طوائف الشيعة وشيوخها  
ووضعه مذهبها وبناؤ نحلتها ... حيث أن واضح مذهب الشيعة هو رجل يهودي وهو  
عبد الله بن سباء، واليهود هم أهل التشبيه والتفصّل لله جل وعلا ...<sup>(١)</sup>.

ثم يقول القصيمي:

(وأما دعوه أن شيخ الإسلام ابن تيمية وابن القيم وتلاميذه وأهل السنة من أهل  
نجد يقولون أن الله جسم، وأنه في جهة، وأنه يشبه أحداً من خلقه في صفة من صفاته  
ونعت من نعمته، فهذه دعوى يتقدّلها وبيوء بإثنها هو ومن افترجها له وقلده فيها،  
من تعبدوا الله بالأكاذيب والأخلاق على رجال السنة والحديث تغريباً وتنفيراً  
وخداعاً مزرياً، ولو لم تكن كتب ابن تيمية وتلاميذه الأبرار وأهل السنة من أهل نجد  
مطبوعة منتشرة في أنحاء العالم، معروفة للخاصة وال العامة، لقلنا كتب على غائب  
مجهول، قد يروج، وقد ينفق، وقد يحسب من الحقائق الصادقة، وقد يكون كذلك،  
وقد يخداع الكاذب نفسه ويغش علمه ويطّلّم دينه، أما الكذب على معلوم حاضر  
فلا يجرؤ عليه إلا أناس قليلون استهانوا بالحق والخلق ... فهذه كتب التجديفين  
موجودة في كل مكان، قد طبع الشيء الكثير منها، وهذه مقالاتهم وأراؤهم في هذه  
المطالب المتنازع فيها بينهم، وبين هؤلاء الخلوف المخالفين، وهذه أقوالهم في الله،  
وفي صفاته، مثل الاستواء على العرش، ومثل كلامه، ونزوله إلى سماء الدنيا، وسائر  
صفاته تعالى، هل يستطيع أحد من الناس أن يجد فيها أنهم زادوا على النصوص  
الصحيحة من الآيات والأحاديث الثابتة، أو أنهم قالوا على الله قولًا لم يكن في كتاب  
الله ولا في سنة نبيه ..<sup>(٢)</sup>.

(١) «الصراع بين الإسلام والوثنية» ٥١٥/١.

(٢) المصدر السابق ٥٢٦/١.

إن هؤلاء الأدعية من رموا هذه الدعوة الإصلاحية بفرية التجسيم والتشبيه، أنهم لم يفهوا من الصفات التي وصف الله بها نفسه ووصفه بها رسوله ﷺ إلا صفات البشر، ولم يفهوا من صفات الله إلا ما فقهوه من خصائص وصفات المخلوقين، فشبّهوا الله في ابتداء آرائهم - المنحرفة - بخلقه، ثم عطلوه من صفات كماله - كالاستواء والعلو، والكلام، ونحوها -، وشبّهوه بالناقصات، تعالى الله عما يقول الطالمون علواً كبيراً.

فهؤلاء جمعوا بين التشبيه بالخلق أولاً، ثم التعطيل ثانياً، ثم التشبيه بالناقصات، ولم يكتفوا بذلك الضلال، بل قذفوا - كثيراً وذوراً - أئمة هذه الدعوة السلفية بالتجسيم والتشبيه، حين وصفوا الله بما وصف به نفسه وبما وصفه به رسوله ﷺ.<sup>(١)</sup>

ونختم هذا الفصل بذكر مثالين - فقط - لما كتبه الخصوم في مسألة الصفات، لينتضح - جلياً - ضلال القوم وفساد عقائدهم في ذلك.

والمثال الأول: هو ما كتبه أحد علماء الشيعة، وهو المدعو محمد بن عبد الوهاب ابن داود الهمданى، في رسالته «إزهاق الباطل»<sup>(٢)</sup> حيث ذكر معتقدهم بكل زهو وعجب، على أنه هو المعتقد الحق في ذلك فقال:

(١) لزيادة البيان والإيضاح لجهود أئمة الدعوة وأنصارها في تحرير عقيدة أسماء الله سبحانه وصفاته والرد على المخالفين، انظر على سبيل المثال:

- ١- «جواب أهل السنة التبويه في نقض كلام الشيعة والزيديه» (في مجموعة الرسائل والمسائل ٩٢/٤).
- ٢- (١٦٤) للشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب.
- ٣- «بيان كلمة التوحيد والرد على الكثميري عبد المحمود» (ضمن مجموعة الرسائل ٣٢٠/٤ - ٣٦٤).
- ٤- «البراهين الإسلامية» للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن عبد الوهاب.
- ٥- «كتشf الأوهام والالتئاس عن تشبيه بعض الأغبياء من الناس» لابن سحمان.
- ٦- «كتبة ذوي الألباب السليمة عن الواقع في الألفاظ المبتدعة الرخيصة» لابن سحمان.
- ٧- رسالة الشيخ حمد بن عتيق إلى صديق حسن خان تنبئها على أخطاء وقعت في تفسيره في مسألة الصفات.
- ٨- «الفصل الخامس بين الوهابيين ومخالفיהם» (مبحث علو الله على خلقه والرد على الدجوي وبحض مقترياته ثم البراهين على علو الله على خلقه من ١١٨ - ١٦٦) وغيرها كثيرة والله الحمد.
- (٢) «إزهاق الباطل في رد شبه الفرق الوهابية»، نسخة خطية مصورة بدار الملك عبد العزيز، الرياض، ق. ٣٦. ويليها رسالة - المؤلف نفسه - بعنوان: «الغنية في إبطال الرؤبة»!

(واعلم أنا لما نظرنا بعين البصيرة .. في المذاهب، وجدنا أحقرها بالاتباع والانقياد، وأخلصها من شوايب الفساد، وأعظمها تنزيهاً لله ولرسوله، ولأوليائه الأمجاد مذهب الشيعة، لأنهم اعتقدوا أن الله سبحانه هو المخصوص بالأزلية والقديم، وأن كل ما سواه محدث، وأنه ليس بجسم، ولا جوهر، ولا في مكان، وإنما كان محدثاً، وأنه تعالى غير مرئي، ولا مدرك بشيء من الحواس).

ففي النصُّ السابق، إنكار لبعض ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله ﷺ، حيث أنكر علوه سبحانه، وأنكر رؤيته سبحانه، كما أن هذا النص تضمن وصف الله تعالى بالألفاظ مبتذلة مستحدثة، مع الإعراض عن الألفاظ الشرعية الدينية ...

والمثال الثاني: ما نكره أحد أدعياء التصوف وهو النبهاني في كتابه «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق» حيث يقول:

(قد ظهر لنا معاشر أهل السنة من السلف والخلف من عهد النبي ﷺ إلى الآن ظهوراً جلياً ليس معه أدنى شك وارتياح أن الصواب الصراح والحق الأبلغ الواضح هو تنزيه الله عن جميع الجهات العلويات والسفليات، لأنها من أوصاف الحادثات ..<sup>(١)</sup>).

ويقول النبهاني - أيضاً - منكراً صفة العلو:

(وأما ما ورد مما يفيد ظاهره أن الله تعالى في جهة العلو وجهة الفوق، وفي السماء، فهذا يجب تأويله قطعاً لأن كمال الله تعالى الثابت المحقق من كل الوجوه عقلاً ونقلأً يقتضي أن لا تحصره تعالى جهة العلو ولا غيرها من الجهات)<sup>(٢)</sup>.

ومما قاله النبهاني - شرعاً - :

سبحانه من إله ليس يحمله عرش بل العرش محمول له وبه للعرش حاجة تحتاج لمركبه للارتفاع أو القهر المراد به والحب والقرب منه مع تقربه والضحك مع غضب ويل لمغضبه كما يليق به معنى تعجبه فوضه الله أو أول بلا شبهه<sup>(٣)</sup>

(١) يوسف بن إسماعيل النبهاني، «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق»، مكتبة الحلبي، مصر، ص ١٦٩.

(٢) المرجع السابق ص ١٧١.

(٣) المرجع السابق ص ١٧٩.

لقد تضمنت تلك النصوص المتردية تعطيلًا لصفات الخالق عزّ وجل مثل العلو والاستواء والتزول وغيرها، كما تضمنت تحريفاً للنصوص الثابتة عن مواضعها، مع الاقتراء على السلف الصالح، والزعم بأن التعطيل هو مذهبهم، والله المستعان.

### الفصل الثالث

#### فرية إنكار كرامات الأولياء

نتحدث - في هذا الفصل - عما أورده بعض المناوئين لهذه الدعوة السلفية من إفك مبين وكذب عظيم، حيث بهتوا دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - كعادتهم - وافتروا عليها بأنها تنكر لكرامات الأولياء.

وسنورد - كما فعلنا في الفصلين السابقين - تمهيداً يتضمن بعض النصوص التي اخترناها من كلامة أئمة الدعوة وأنصارها، والتي تبين وضوح موقفهم من كرامات الأولياء ...، وأنهم يثبتونها ويقررون بها ...، كما كان يثبتها ويقررها إخوانهم من قبلهم من أهل القرون المفضلة ومن تبعهم ..

وعقب هذا التمهيد، ننقل افتراء الخصوم في ذلك - كما جاء مدوناً في كتبهم - ونعرض لما تضمنته تلك النقول من عناصر وأفكار ..

ثم نتبع - تلك الفرية - بالدحض والرد، مما كتبه أئمة الدعوة وأنصارها، وبما سطروه من أدلة ساطعة وحجج دامغة لتلك الفرية الكاذبة الخطأة.

يقرر الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - إثباته لكرامات الأولياء، فيقول بكل صراحة ووضوح:

(وأقر بكرامات الأولياء، وما لهم من المكاشفات، إلا أنهم لا يستحقون من حق الله تعالى شيئاً، ولا يطلب منهم ما لا يقدر عليه إلا الله<sup>(١)</sup>).

ويقول أيضاً:

(وقوله: «وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه»<sup>(٢)</sup> إلى آخره. هذا وحي إلهام،

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٥/١٠، ١١، وحکى هذا القول - عن الشيخ الإمام - صاحب كتاب «جواب الجماعة»، ص ١٩٩.

(٢) سورة القصص: آية ٧.

ففيه إثباتات كرامات الأولياء<sup>(١)</sup>.

ويذكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب الواجب في حق أولياء الله الصالحين فيقول:  
(.. الواجب عليهم حبهم واتباعهم والإقرار بكرامتهم، ولا يجحد كرامات  
الأولياء إلا أهل البدع والضلالة، ودين الله وسط بين طرفين، وهدى بين ضلالتين،  
وحق بين باطلين)<sup>(٢)</sup>.

ويؤكد أتباع الدعوة - من بعد الشيخ محمد بن عبد الوهاب - هذا الاعتقاد  
ويقررونـه.

فنجد أن الإمام عبد العزيز الأول يشير إلى حقوق أولياء الله، مع بيان الفرق  
بين الولي الحق، وبين مدعى الولاية - كذباً وزوراً - فقال رحمة الله:

(وكذلك حق أوليائه محبتهم والتراضي عنهم، والإيمان بكرامتهم، لا دعاؤهم،  
ليجلبوا لمن دعاهم خيراً لا يقدر على جلبه إلا الله تعالى، أو ليدفعوا عنهم سوءاً  
لا يقدر على دفعه إلا هو عز وجل، فإن ذلك عبادة مختصة بجلاله تعالى وتقدس).

هذا إذا تحققت الولاية أو رجيت لشخص معين كظهور اتباع سنة وعمل بتقوى  
في جميع أحواله، وإلا فقد صار الولي في هذا الزمان من أطال سبنته، ووسع كمه،  
وأسبل إزاره، ومد يده للتفبيل، ولبس شكلاً مخصوصاً وجمع الطبول والبيارق، وأكل  
أموال عباد الله ظلماً وادعاءاً، وراغب عن سنة المصطفى عليه السلام، وأحكام شرعاً)<sup>(٣)</sup>.

وبين الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب بعضاً من حقوق الأولياء ... لكن  
دون الغلو فيهم فيقول رحمة الله:

(ولا تنكر كرامات الأولياء، ونعرف لهم بالحق، وأنهم على هدى من ربهم،  
مهما ساروا على الطريقة الشرعية والقوانين المرعية، إلا أنهم لا يستحقون شيئاً من  
أنواع العبادات، لا حال الحياة، ولا بعد الممات بل يطلب من أحدهم الدعاء في حال  
حياته، بل ومن كل مسلم)<sup>(٤)</sup>.

وينص الشيخ عبد العزيز الحصين على ما قرره أسلافه فيقول - بياناً لحق  
الأولياء - :

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٢٨٢/٤.

(٢) المرجع السابق ١٦٩/١.

(٣) رسالة الإمام عبد العزيز الأول، ص ١٢.

(٤) « الدرر السننية» ١٢٨/١.

وحق أوليائه محبتهم، والترضي عنهم، والإيمان بكرامتهم، لا عبادتهم ليجلبوا  
لمن دعاهم خيراً لا يقدر على جله إلا الله تبارك وتعالى ويدفعوا عنهم سوءاً لا يقدر  
على دفعه أو رفعه إلا الله، لأنه عبادة مختصة بجلاله سبحانه ...<sup>(١)</sup>.

وقد سئل العلامة الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن كرامات الأولياء، فأجاب على ذلك فكان مما قاله:

(مسئلة: كرامات الأولياء حق، فهل تنتهي إلى إحياء الموتى وغيرها من المعجزات؟

(الجواب: كرامات الأولياء حق عند أهل السنة والجماعة، والولي أعطي الكرامة ببركة اتباعه للنبي ﷺ، فلا تظهر حقيقة الكرامة عليه، إلا إذا كان داعياً لاتباع النبي ﷺ بريئاً من كل بدعة وانحراف عن شريعته ﷺ، فببركة اتباعه يؤيده الله تعالى بملائكته وبروح منه ...<sup>(٢)</sup>).

ويشير محمود شكري الألوسي - رحمه الله - إلى وجوب الإيمان بكرامات الأولياء، فيقول:

(وأما الجواب عن مسألة الكرامات فيقال: إن كرامات الأولياء حق لا شبهة فيه، وهي ثابتة بالكتاب والسنة، ولشيخ الإسلام قدس الله روحه كتاب جليل في ذلك سماه الفرقان بين أولياء الشيطان وأولياء الرحمن)<sup>(٣)</sup>.

ويوضح الشيخ سليمان بن سحمان معتقدهم في كرامات الأولياء، فيقول في كتابه «الأسنة الحداد في الرد على علوى الحداد»:

(واعلم أننا لا ننكر الكرامات التي تحصل لأولياء الله، إذا صدرت على القانون المرضي والميزان الشرعي، فإن أولياء الله هم المتقون المقدون بمحمد ﷺ، فيفعلون ما أمر به، وينتهون عما نهى وزجر ... فيؤيدهم الله بملائكته وروح منه، ويقذف الله في قلوبهم من أنواره، ولهم الكرامات التي يكرم الله بها أولياءه المتقين ...<sup>(٤)</sup>).

ويقول ابن سحمان في قصيدته «عقود الجواهر والثالي في معارضة بدء الأمالى»، حيث تحدث عن كرامات الأولياء، وبين أن خوارق العادات إما أن تكون

(١) المرجع السابق .٨١/٢.

(٢) «مجموعة الرسائل والمسائل» ،٨٣/٢، ٨٤، بتصريف.

(٣) «فتح البيان تتمة منهاج التأسيس» ص ٤١٣.

(٤) ص ١٨٠.

أحوالاً شيطانية، أو كرامات فقال رحمة الله:

فحق للولي بلا اختلال  
بطاعة ربهم أهل افعال  
لمن يدعوه من كل عال  
على نوعين واضحة المثال  
لمن والاهمو من ذي الخيال  
لأهل الخير من أهل الكمال  
لشخص ذي تقى سامي المعالي  
ويرجى أو يخاف بكل حال  
ولا في الشرع يا أهل الوصال<sup>(١)</sup>

وكل كramaة ثبتت بحق  
نوال من كريم حيث كانوا  
وليس لهم نوال أو حباء  
 وإن الخرق للعادات فاعلم  
فنوع من شياطين غواه  
ونوع وهو ما قد كان يجري  
من الرحمن تكرمة وفضلًا  
ولكن ليس يوجب أن سيدعى  
فما في العقل ما يقضى بهذا

ونخت هذه النقول النفيضة بما أورده الشيخ عبد الله بن بلهيد - رحمة الله - في خطابه الذي ألقاه أثناء الاجتماع بين علماء نجد وعلماء مكة المكرمة، فقال - ذاكراً حقوق أولياء الله -:

(وكذلك أولياء الله يجب محبتهم، والإقرار بفضائلهم على اختلاف مراتبهم،  
وما يجريه الله على أيديهم من الكرامات، وخارق العادات، ولا ينكر كرامات  
الأولياء إلى أهل البدع، لكن يجب أن يفرق بين أولياء الله وغيرهم فإن أولياء الله  
هم المتقون العاملون لله بطاعتته، كما قال تعالى في وصفهم «إلا إن أولياء الله لا خوف  
عليهم ولا هم يحزنون . الذين آمنوا و كانوا يتقوون»<sup>(٢)</sup>.  
فمن كان مؤمناً تقياً كان لله ولئلا ليس إلا ..<sup>(٣)</sup>.

من خلال هذه النقول نلاحظ أنها متفقة على إثبات كرامات الأولياء، والإقرار  
بها، ومتتفقة على وجوب محبتهم والاعتراف بفضائلهم ومناقبهم. كما أنها توضح أن  
الولي لله - حقاً - هو من كان مؤمناً متبعاً لسنة المصطفى ﷺ، فليست الولاية مجرد  
لبس زر مخصوص، وإسبال الإزار، وإطالة السبحة، ومد اليد للنقيل، مع ترك اتباع  
السنة النبوية ..

وهذه النقول تؤكد النهي عن الغلو في الأولياء، فلا يجوز صرف شيء مما  
يستحقه الله تعالى لهم، فحق الأولياء هو المحبة والتقدير وإثبات الكرامات لهم فلا جفاء

(١) «ديوان ابن سحمان»، ص ١٥٥.

(٢) سورة يونس: آية ٦٢.

(٣) ص ٢١.

في حقهم، وليس من حقهم أن تصرف بعض أنواع العبادة – التي يجب أن تكون لله وحده – لهم، فلا غلو في قدرهم.

فاختار أئمة الدعوة – بهذا المسلك – دين الله الذي هو وسط بين طرف الغلو والجفاء.

تنقل – بعد ذلك التمهيد – إلى ما افتراء المناوئون وسوّدوا به الصحف من قذف الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه بفرية إنكار كرامات الأولياء، وسنورد أقوالهم – كما جاءت مسطورة في كتبهم –، ثم نعرض لهذه النقول بنظرة سريعة فيما احتوته من قضايا وأفكار.

يُزعم علوي الحداد في مصباحه أن إنكار كرامات الأولياء من جملة هذيان الشيخ ابن عبد الوهاب، فيقول الحداد:

(من جملة هذيانه أيضاً إنكاره كرامات الأولياء وما خصّهم الله به من الخصوصيات والأسرار والبركات<sup>(١)</sup>).

ويقول علوي الحداد أيضاً – حين ذكر ما أسماه بضلالات التجدي –:

( وأنه يرى أن الأموات لا نفع منهم للحي وأنه لا كرامة لهم .. وأن من مات انقطعت كراماته، حتى أدخل على العوام الشبه، والنزاع منه في ذلك مكابرة فيما هو معلوم بالتوانث، وأيضاً إذا أقر بكرامات الأحياء، فهم أجمعوا بل وأخبروا بوقائع بينهم والأموات، فتكذبوا في حق الأموات تعدي لتكذيبه للأحياء فهو مكذبهما معاً ..<sup>(٢)</sup>).

ويدعى عمر المحبوب في رسالته – ردًا على الشيخ محمد بن عبد الوهاب – هذه الفرية، فيقول:

(كما أنه يلوح من كتابك إنكار كرامات الأولياء وعدم نفع الدعاء وكلها عقائد عن السنة زائفة وعن الطريق المستقيم زائفة)<sup>(٣)</sup>.

ويتلافى الل肯هوري هذه الفرية، فيزعم في أحد أبواب كتابه المسمى «كشف النقاب»:

(الباب الثالث: عقيدته في الأولياء والصالحين كان منكراً لكرامتهم وزيارتهم ... وقد بيشه هو وأتباعه ببيانات طويلة لا طائل تحتها، ونحن ننقل بعض عباراته في هذا المقام ليكون الناظر على بصيرة من نفاثات لسانه)<sup>(٤)</sup>.

(١) «مصابح الآنام»، ص ١٨.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٣ ثم أورد الحداد نقولاً وآثاراً على وفوع الكرامات بعد الموت ص ٢٣ - ٢٩.

(٣) «رسالة في الرد على الوهابية»، ط ١، المطبعة التونسية، تونس، ١٣٢٧ھ، ص ٧.

(٤) ص ٤ ولم يبين هذا الكذاب فريته ببيانات الطويلة التي زعمها، حتى ولا التصريح.

ومما كتبه داود بن سليمان بن جرجيس عن الغلو في الأولياء، قوله:

(ولما كان يحصل من التوسل والتشفع بالأئباء والأولياء إنما هو من طريق الكرامة مع كونهم متسبيين في دار برزخهم، فالولي مadam لم يصل إلى الآخرة، وهي ما بعد القيمة فهو بدار دنيا، فتكون كراماته موجودة<sup>(١)</sup>).

ويتوصل إبراهيم السمنودي في كتابه «سعادة الدارين»، إلى فهم أعوج، وقصد سيء حين جعل ما نكره أئمة الدعوة من انقطاع عمل الميت وعدم قدرته، إلى أنهم يقصدون بذلك إنكار كرامات الأولياء، فقال:

(وأما قول المنكرين للتسلل أن الميت لا يقدر على شيء أصلاً إلى آخره ما زعموه فيقصدون به إنكار كرامات الأولياء، وما ثبت في تصرفهم كالأئباء والشهداء بعد موتهم لعدم الكرامة فيما بينهم، وذلك أدل دليل على أنهم أهل بدعة كالمعتزلة المنكرين لها)<sup>(٢)</sup>.

ويقول حسن الشطي في رسالته «النقول الشرعية»:

(وكرامات الأولياء حق، وأنكر الإمام أحمد من أنكرها وضلله، والحاصل أن علماء الحنابلة كغيرهم من أهل السنة يجمعون على إثباتها حتى طائفة النجدية الوهابية مع غلوهم يثبتونها للأولياء، إلا أن البعض منهم يخصها بالأحياء، ولم يثبت لهم دليل التخصيص أبداً)<sup>(٣)</sup>.

ثم نكر الشطي كلام الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب في مسألة كرامات الأولياء، فكان مما نقله - هذا المفترى المحرف - ما نصه:

(ولا ننكر كرامات الأولياء، ونعترف لهم بالفضل وأنهم على هدى من ربهم. مهما ساروا على الطريقة المرضية، والقوانين الشرعية، أحياء وأمواتاً، إلا أنهم لا يستحقون شيئاً من أنواع العبادة) ا.هـ. كلامه بحروفه<sup>(٤)</sup>.

(١) «المنحة الوهابية في رد الوهابية»، مكتبة الحقيقة استانبول، ١٤٠٣هـ، ص ٣٢، ٣٣، بتصرف يسير.

(٢) «سعادة الدارين في الرد على الفرقتين الوهابية ومقدمة الظاهرية»، إدارة جريدة الإسلام، مصر، ١٣١٩هـ، ١٢٢٨.

(٣) «النقول الشرعية في الرد على الوهابية»، ( ضمن مجموعة كتب)، ط ٢، مكتبة التهذيب، القاهرة، ص ١٠٤.

(٤) بهذا يزعم المحرّف: «انتهى كلامه بحروفه»، وكان من اللائق أن يقول: انتهى كلامه بعد تعريفه، فيلاحظ من نقل هذا الأفلاك الأئمّة، أنه من يحرفون الكلم عن مواضعه، فقد حرّف كلام الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، فلم يقل الشيخ عبد الله - كما زعم المفترى - (ولا ننكر كرامات الأولياء... أحياء وأمواتاً..) بل قال رحمة الله - كما نقلنا قوله من قبل - (ولا ننكر كرامات الأولياء، إلا أنهم لا يستحقون شيئاً من أنواع العبادات لا حال العيادة ولا بعد الممات) (انظر: «الدرر السننية»: ١٢٨/١).

- ثم قال الشطي:

(فانظر إلى عبارة إمامهم المذكورة لا تجدها مخالفة لما عليه الجمهور من إثبات الحياة والكرامة للشهداء والأولياء والصالحين بعد وفاتهم كحال حياتهم ... فكيف يسوغ الآن من هذه الطائفة أو من غيرهم بتخصيص الكرامة في حال الحياة وبنوا عليها تخصيص التوسل والطلب في حال الحياة فقط حتى من إمامهم المذكور، فما هو إلا من غلوthem وعنددهم وغلبة جهلهم ..<sup>(١)</sup>).

ويأتي أفالك أثيم، فيزيد على سابقيه بالكذب والبهتان وهو المدعو عثمان بن يحيى العلوي<sup>(٢)</sup> حيث يقول:

(وكذا كفر - أي الشيخ محمد بن عبد الوهاب - من اعتقد كرامات الأولياء<sup>(٣)</sup>.  
وأنه أنكر كرامات الأولياء<sup>(٤)</sup>.

ويتبع العنوي من الإمعان في الإلحاد والتزيادة في الإثم والبهتان، ما زعمه المدعو محمد بن توفيق سوقه في رسالته «تبين الحق والصواب» فيقول:

(وإما إنكارهم لكرامات الأولياء الثابتة بالكتاب والسنة، فأمر لا يخفى على أدنى ممارس لكتاب الله تعالى، وسنة رسوله ﷺ والكرامة لا تقع إلا على يد من بالغ في اتباع للشريعة حتى بلغ الغاية، فأنى تراها الوهابية مع انحرافهم عن الجادة)<sup>(٥)</sup>.

ويكتب سوقية مرة أخرى فيقول:

(ولا عبرة بإنكار الوهابية لكرامات حيث لا يعدون في العير، ولا في التفير،  
ولا ينضر لكلامهم البنت بعد ما ثبتت الكرامات ..<sup>(٦)</sup>).

ويستمر في كتبه - كعادته - فيقول:

(ولما كانت الوهابية لا إمام لها في كل شيء تقوله وتدين به سوى اختراع دين

---

=  
ويريد الشطي بذلك التحريف تجويز الاستغاثة بالموتى .. فانظر إلى شناعة هذا التبليل ونجاسة ذلك التغيير، ولم يقف هذا الشطي عند هذا القدر بل تجاوزه إلى رميهم بالتناقض والعناد، حتى يتحقق له ما ينبغي من الغلو والاستغاثة بالأموات.

(١) «النقول الشرعية في الرد على الوهابية» ص ١٠٤، ١٠٥.

(٢) لم أتعذر له على ترجمة.

(٣) ، (٤) «فصل الخطاب في بيان الصواب»، ص ٤٢.

(٥) ص ٢٢.

(٦) المرجع السابق ص ٢٥.

جديد، حبًّا في الظهور قالت بإنكار الكرامات ..<sup>(١)</sup>.

ويقول حسن خزبك في «مقالات»:

(ومن قال بأن كرامات الأولياء لا تكون إلا في حياتهم فقط، وتزول بعد الموت قوله غير معنده، لأن الكرامة أمر خارق للعادة .. يظهرها الله على يد رجل صالح متمسك بدينه الحق ..<sup>(٢)</sup>).

ومن أواخر هؤلاء المفترين الكاذبين من افترى على هذه الدعوة السلفية فريه إنكار كرامات الأولياء، ما كتبه المدعو مالك بن داود في كتابه «الحقائق الإسلامية»: (من أعظم خطئهم بعد تكفير المسلمين، إنكارهم على أولياء الله وكراماتهم مع أنهم يصدقون بالآختراعات العصرية.

- ثم يقول: فهناك جماعة غير قليلة من الوهابيين ينكرون على أولياء الله وكراماتهم، ويرفضون حصول الكرامات والخوارق لهم .. ولهم في ذلك أقوال اعتذر عن حكايتها مراعاة للأدب ولعدم مناسبتها لحضررة أولياء الله تعالى ..<sup>(٣)</sup>.

ويجدر بنا - عقب هذا النقل لمفتريات خصوم الدعوة السلفية في مسألة كرامات الأولياء - أن نلقي نظرة عابرة .. لما تضمنته تلك النقول من أفكار نوجزها بما يلي:

(١) يظهر تناقض الخصوم واضطراهم في كذبهم، وافتراضهم، حين زعموا أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله - وكذا أتباعه وأنصاره ينكرون كرامات الأولياء، فمرة يزعمون أن هذا الإنكار لكرامات الأولياء إنما هو بالنسبة للأموات، كما هو واضح فيما كتبه علوى الحداد.

مع أن بعض الخصوم أقر واعترف بإثبات أئمة الدعوة لكرامات الأولياء، ومن ذلك ما كتبه محمد بن عبد المجيد بن كيران الفاسي في رسالته «الرد على بعض المبدعة من الطائفة الوهابية» حيث يقول:

(وهذا المبدع<sup>(٤)</sup> مصريح في رسالته الكبرى بإثبات الكرامات، حيث قال الواجب

(١) المرجع السابق ص ٢٦.

(٢) «مقالات الوفية في الرد على الوهابية»، ص ٢٠٦.

(٣) مالك بن داود، «الحقائق الإسلامية في الرد على المزاعم الوهابية»، ط ١، مكتبة الحقيقة، استانبول، ٢٠١٤هـ ص ٢٥.

(٤) يعني به الإمام سعود بن عبد العزيز بن محمد بن سعود حيث أن الإمام سعود أرسل رسالتين إلى أمير المغرب - آنذاك -، فعرضها ذلك الأمير على محمد بن عبد المجيد بن كيران، فكتب الأخير ردًا على تلك الرسائلتين، بعنوان «الرد على بعض المبدعة من الطائفة الوهابية». انظر: مقدمة كتابه المنكور ص ٣.

عليك الإقرار بكراماتهم، ولا يجدهن كرامات الأولياء إلا أهل البدع والضلال<sup>(١)</sup>.

ويورد محمد جواد مغنية اعترافه بإقرار رأمة الدعوة السلفية بكرامات الأولياء، ولكنه يورده مستنكراً عليهم هذا الإقرار، لأن الكراهة عنده هي الصدق والإخلاص<sup>(٢)</sup>، يقول مغنية:

(ويعتقد الوهابية بكرامات الأولياء، وأن الله يجري على أيديهم خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاففات ..)<sup>(٣)</sup>.

(٢) يتبعن مما سبق قوله -، أن هؤلاء الخصوم لا يرون أي فرق بين إثبات الكرامات للأحياء، وبين إثباتها للأموات، فليس هناك دليل يخص الكراهة بالأحياء دون الأموات.

(٣) نلاحظ ضلال الخصوم في تعريفهم للكراهة وبيان حذتها، فهم يظنون أن الكراهة فعل الولي، مع أن الكراهة في الحقيقة هي فعل الله لا فعل للولي فليس له قدرة عليها ولا تأثير.

(٤) نجد هؤلاء الخصوم قد جعلوا كثيراً من الشركيات ومحدثات الأمور ضمن إثبات كرامات الأولياء، فأجازوا الاستغاثة بالأولياء - فيما لا يقدر عليه إلا الله -، ودعاؤهم بحجة أن هذا - الشرك - ضمن إثباتهم لكرامات الأولياء، ومن باب محبتهم وتقديرهم. ومن أنكر هذه الشركيات فهو منكر لكرامات، ومما يدل على أن الكثير من الشركيات قد صارت دينا وأمراً مشروعاً، لأنها ضمن الإقرار بكرامات الأولياء، ما نجده مسطوراً في كتب هؤلاء الخصوم، ونذكر على ذلك مثالين:

الأول: ما قاله القباني في «فصل الخطاب»: (وإغاثة الأولياء كrama لهم)<sup>(٤)</sup>.

الثاني: ما كتبه الزهاوي في فجره: (المراد بالاستغاثة بالأنبياء، والصالحين، والتوكيل بهم هو أنهم أسباب ووسائل لنيل المقصود، وأن الله تعالى هو الفاعل كrama لهم ..)<sup>(٥)</sup>.

(١) محمد بن عبد المجيد بن كيران الفاسي، «الرد على بعض المبتدعة من الطائفة الوهابية»، ط١، مطبعة التقدم، مصر، ١٣٢٧هـ، ص ١٩.

(٢) انظر: كتاب «هذه هي الوهابية» ص ١٠٦.

(٣) المرجع السابق ص ١٠٥.

(٤) ق ٤٢.

(٥) ص ٥٣.

وتبدو هذه الأمور الأربع ظاهرة جلية، حين نعرض لها بالرد والدحض بما كتبه أئمة الدعوة وأنصارها في هذا المقام.

سنورد - في مقام الرد والدحض لفريدة إنكار كرامات الأولياء - ما ذكره بعض أئمة الدعوة السلفية في رد هذه الفريدة ودحضها.

ثم نشير إلى ما قالوه من عدم الاغترار بخوارق العادات عموماً، وضرورة التفريق بين الولي - حقاً - وبين مدعى الولاية - كذباً وزوراً -

وعقب ذلك، نشير إلى ما قرره علماء الدعوة في بيان حد الكرامة وتعريفها.

ثم نورد بعض الردود على ما وقع فيه الخصوم من الغلو في الأولياء وصرف شيء مما يستحقه الله إليهم.

وقد ردَّ الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - على من اتهمه بانتقاد الصالحين فكان مما قاله:

(ما ذكره المشركون على أنني أتكلم في الصالحين أو أنهى عن محبتهم فكل هذا كذب وبهتان افتراه على الشياطين<sup>(١)</sup>).

ويقول - أيضاً - في هذا المقام:

(وأما الصالحون فهم على صلاحهم رضي الله عنهم، ولكن نقول ليس لهم شيء من الدعوة قال الله: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ اللَّهُ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾<sup>(٢)</sup>).

ويكتبُ الشيخ سليمان بن سحمان هذه الدعوى، فيقول:

(والجواب أن يقال أن هذه الدعوى دعوى كاذبة خاطئة، فإن الشيخ رحمه الله لا ينكر كرامات الأولياء بل يثبتها، ولا ينكر إلا خوارق الشياطين، فإن أولياء الرحمن لهم علامات يعرفون بها، فمن علامات أولياء الله محبة الله، ومحبة رسوله، والتزام

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٥٢/٥ باختصار.

(٢) سورة الجن: آية ١٨.

(٣) «مجموعات مؤلفات الشيخ» ٥١/١٠١. وانظر: «الدرر السننية» ٦٥/١، وما يحسن ذكره - هاهنا - أن نسوق ما حكاه الشيخ أبو بطين في كتابه «تأسيس التقديس» ص ٨٥، وهو أن رجلاً من أهل مكة ينسب إلى علم قال لرجل عامي من أهل نجد: أنت ما للأولياء عنكم قدر والله يقول في الشهداء أنهم «أحياء عند ربهم يرزقون»، قال له العami: هل قال يرزقون يعني بفتح الباء أو قال يُرزقون يعني بالضم، فإن كان يعني بالفتح فأنما أطلب منهم، وإن كان يعني بالضم فأنما أطلب من الذي يرزقهم، فقال المكي: حاجاتكم كثيرة وسكت.

ما أمر الله به ورسوله، وتقديم ما دلّ عليه الكتاب والسنة على ما يخطر ببال أحدهم  
أنه كرامة ..<sup>(١)</sup>.

ويقول ابن سحمان في دحض ما أورده الحداد من الحكايات في كرامات الأولياء  
بعد الممات:

(ذكر الملحد أحاديث وأخبار وحكايات في كرامات الأنبياء والأولياء منها ما هو  
صحيح مأول، وباطل مقول، ومنها ما هو خرافات ومنامات وخزعبلات وحكايات  
لا يثبت بها حكم شرعي، ولا يدل ما صح منها من الكرامة على أنهم يدعون من  
دون الله، أو يستغاث بهم في الشدائيد والمهمات، أو يطلب منهم قضاء الحاجات وتفریج  
الكريات ...)<sup>(٢)</sup>.

ويدحض ناصر الدين الحجازي تلك الفريضة بهذا الأسلوب فيقول:

(.. ثم أن كرامات الأولياء ما سمعنا من أحد إنكارها، وإذا كان ثم إنكار فإنما  
هو على أشياء مكذوبة لا تطابق عقلاً ولا نقاً، وكيف ينكراها قوم يتلون كتاب الله  
وسنة رسوله، لكن صاحبنا أخذ يلتفت أشياء من أفواه العامة، ويسود به صحيفته، ومثل  
هذا يكون الكلام معه ضائعاً، فلا يلتفت إليه وإن أطال مهما أطال، ونحن نكفله أن  
يثبت مدعاه بالنقل من كتاب موضوع به، فإن وجد شيئاً من ذلك فنحن نشاركه في الرد  
على المنكر، لكن على طبق الشرع وصحة النقل ..<sup>(٣)</sup>).

وحيث أن الإقرار سيد الأدلة، وقد أوردنا - في مقدمة هذا الفصل - من التقول  
عن أئمة الدعوة السلفية، وعلى رأسهم مجدها الشيخ محمد بن عبد الوهاب مما يؤكّد  
ويقرر إثباتها لكرامات الأولياء، فلسنا بحاجة إلى زيادة - بما سبق ذكره - ردود  
على تلك الفريدة الساقطة.

ولكن مع أن هؤلاء الأئمة - رحمهم الله تعالى - يثبتون كرامات الأولياء، إلا  
أنهم لا ينخدعون بكل ما هو خارق للعادة، فإن خوارق العادات كما تحصل لأولياء  
الرحمن، فربما تقع بعض خوارق العادات لأولياء الشيطان من السحررة والدجالين  
والمشعوذين، فعلماء ولي الرحمن أنه مؤمن تقى متبع لسنة نبينا محمد ﷺ، فالقصد  
طلب الاستقامة - لا طلب الكرامة.

(١) «الأئمة الحداد في الرد على علوى الحداد»، ص ١٢٨.

(٢) المرجع السابق، ص ١٧٩.

(٣) «الفتحة على النفعة»، ص ٥٠.

لذا يقول الشيخ المجدد محمد بن عبد الوهاب - أثناء ذكره لفوائد قصة آدم مع

إيليس :-

(ونها أنه لا ينبغي للمؤمن أن يغتر بخوارق العادة، إذا لم يكن مع صاحبها استقامة على أمر الله، فإن اللعين أنظره الله، ولم يكن ذلك إلا إهانة له وشقاء له، وحكمة بالغة يعلمها الحكيم الخبير، فينبعي للمؤمن أن يميز بين الكرامات وغيرها، ويعلم أن الكرامة هي لزوم الاستقامة<sup>(١)</sup>.)

ويبيّن الشيخ - أيضاً - الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان فيقول:

(بيان الله سبحانه لأولياء الله، وتفریقه بينهم وبين المتشبهين بهم من أعداء الله المنافقين والفجار، ويکفى في هذا آية في سورة آل عمران وهي قوله: ﴿فَلَمَنْ كُنْتُمْ تَحْبُونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يَحِبِّبُكُمُ اللَّهُ﴾<sup>(٢)</sup> الآية، وأية في سورة المائدة، وهي قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْ يَرْتَدُّ مِنْكُمْ عَنِ دِينِهِ فَسُوفَ يَأْتِيَ اللَّهُ بِقَوْمٍ يَجْهَمُهُوَ وَيَحْبُّوْنَهُ﴾<sup>(٣)</sup> الآية، وأية في سورة يونس، وهي قوله: ﴿أَلَا إِنَّ أَوْلَيَاءَ اللَّهِ لَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

ثم صار عند أكثر من يدعى العلم، وأنه من هداة الخلق وحفظ الشرع إلى أن الأولياء لابد فيهم من ترك اتباع الرسل، ومنتبعهم فليس منهم<sup>(٥)</sup>.

ويبيّن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله أن من صفات أهل الجاهلية أنهم يعتقدون في خوارق السحرة أنها من كرامات الأولياء الصالحين، يقول رحمة الله: (العشرون: اعتقادهم في مخاريق السحرة .. وأمثالهم أنها من كرامات الصالحين، ونسبته إلى الأنبياء كما نسبوه لسليمان عليه السلام)<sup>(٦)</sup>.

ويورد الشيخ عبد الظاهر أبو السمح - رحمة الله - جهل عباد القبور حين اعتقدوا أن الكرامات هي مجرد الخوارق فقط، فأفخموها أفعال السحرة والدجالين ضمن الكرامات، يقول أبو السمح في «الرسالة المكية»:

(ومن جهل عباد القبور أنهم يعتقدون أن الكرامات هي الخوارق فقط لا أكثر

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٩٥/٤.

(٢) سورة آل عمران: آية ٣١.

(٣) سورة المائدة: آية ٥٤.

(٤) سورة يونس: آية ٦٢.

(٥) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٣٩٥/١.

(٦) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٣٤٠/١.

ولا أقل. فهم يعتقدون كرامة كل من أظهر شيئاً خارقاً في نظرهم، وإن كان من السحرة والمشعوذين، ويعدونه وليناً، وإن لم يصل، وإن لم يصم<sup>(١)</sup>.

وكما أن هناك فرقاً بين الولي الحق، وبين مدعى الولاية - كما أشرنا إلى ذلك -، فهناك - أيضاً - فرق بين حال الأولياء في حياتهم وبين حالهم بعد مماتهم، وليس كما يزعم هؤلاء الخصوم بأن أهل الكرامات حالهم في الممات كالحال في الحياة.

لذا يقول الشيخ عبد الرحمن بن حسن - رحمه الله - في الرد على داود بن جرجيس حين زعم أن أهل الكرامات حالهم في الممات كالحال في الحياة، فقال الشيخ عبد الرحمن بن حسن: وهذا يبطله ما ذكره الله تعالى بقوله: **﴿وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَلَا الْأَمْوَاتُ إِنَّ اللَّهَ يَسْمَعُ مِنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمَعٍ مِّنْ فِي الْقُبُورِ﴾**<sup>(٢)</sup> فلم يجعلهم الله سواء بل فرق بين الأحياء والأموات، وشبه بهم من لم ينتفع بسماع الهدى<sup>(٣)</sup>.

وعقب ذلك، نورد ما قرره بعض علماء الدعوة في حد الكرامة وتعريفها وسيوضح خطأ وضلال الخصوم في فهمهم لمعنى الكرامة، وترتبط على ضلالهم في معناه، الكثير من الآثار السيئة والنتائج الوخيمة - كما ستظهر بوضوح حين تتحدث عما أورده بعض علماء الدعوة من الردود فيما وقع فيه الخصوم من الغلو في الأولياء - يقول الشيخ محمد بن ناصر التهامي - رحمه الله -:

**(الكرامات فعل الله يكرم بها من يشاء من عباده، كما أنه سخر بعض العباد لبعض، وليس إلى المعتقد شيء من الكرامات بل هي إلى الله ..)**<sup>(٤)</sup>.

ويقول الشيخ صنع الله الحنفي الحلبي<sup>(٥)</sup> في كتابه الذي ألفه في الرد على من أدعى أن للأولياء تصرفاً في الحياة وبعد الممات على سبيل الكرامة.

**(الكرامة شيء من عند الله يكرم بها أولياءه، لا فقصد لهم فيه، ولا تحدي، ولا قدرة ولا علم ..)**<sup>(٦)</sup>.

ويقول الشيخ عبد الرحمن بن حسن في بيان معنى الكرامة:  
**(الكرامة أمر يجعله الله للعبد لا صنع للبشر فيه. فالذي أوجد الكرامة لمن شاء**

(١) «الرسالة المكية في الرد على الرسالة الرملية»، ط١، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٩هـ، ص٢٥.

(٢) سورة فاطر: آية ٢٢.

(٣) «القول الفصل النفي في الرد على المفترى داود بن جرجيس» ط٢، دار الهداية، الرياض، ١٤٠٥هـ، ص٣٦.

(٤) «إيقاظ الوستان على بيان الحال الذي في صلح الإخوان»، مخطوط بجامعة الملك سعود، ق٢٠.

(٥) له ترجمة في «معجم المؤلفين» ٤٤/٥.

(٦) نقلأ عن: «الانتصار لحزب الله الموحدين»، ط٣، مكتبة الصحابة، الكويت، ص٤٥.

من عباده هو الذي يستحق أن يعبد وحده لا شريك له، فإن الكرامة إنما تقع لبعض الموحدين المخلصين بسبب توحيدهم وإخلاصهم لله تعالى<sup>(١)</sup>.

ويقول الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن في «البراهين الإسلامية»: (والمعروف في حد الكرامة أنها خرق الله العادة لوليه من غير تحد ..<sup>(٢)</sup>).

ثم يوضح ذلك فيقول: (ولا يخفى أن الملحدين وعباد القبور الفائلين بالتصرف يموهون على الناس بأن تصرف الأولياء كرامة، وأن من نفاه فقد نفا الكرامة ... وأهل الحق لا ينكرون الكرامة التي جاء بها القرآن الكريم، كما في قوله تعالى: ﴿أَلَا إِنَّ أُولَئِكَ الَّذِينَ لَا خُوفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُون﴾<sup>(٣)</sup>، وقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقْامُوا﴾<sup>(٤)</sup> .. الآية).

فيثبتون خرق العادة للأولياء في بعض الأحيان، لكن ليس في هذا دليل على أنهم يتصرفون، ولا تلازم بين التصرف والكرامة؛ لأن الكرامة خرق الله العادة لوليه، من غير فعل من ذاك الولي ...<sup>(٥)</sup>.

ويورد علامة العراق محمود شكري الألوسي تعريف الكرامة، فيقول رحمة الله: (كل من يذكر تعريف الكرامة وحدها يقول: هي خرق الله العادة لوليه لحكمة ومصلحة تعود عليه أو على غيره، وعلى هذا التعريف لا فعل للولي فيها، ولا إرادة، فلا تكون سبباً يقتضي دعاء من قامت به أو فعلت له، ومن أي وجه دلت الكرامة على هذا؟<sup>(٦)</sup>).

ويؤكد الشيخ عبد الظاهر أبو السمح أن الكرامة من فعل الله، فيقول: (الكرامات لا يملكونها أحد لنفسه بل الله يكرم من يشاء من عباده بالإيمان والتقوى) (ومن يهين الله فما له من مكرم)<sup>(٧)</sup> ...<sup>(٨)</sup>.

فالكرامة - إذن - هي فعل الله، وهي خرق الله العادة لوليه، فلا فعل للولي فيها،

(١) «القول الفصل النفيسي»، ص ٥٢.

(٢) «البراهين الإسلامية في رد الشبه الفارسية»، مخطوط بالمكتبة السعودية، ق ٢٤.

(٣) سورة يومن: آية ٦٢.

(٤) سورة الأحقاف: آية ١٣.

(٥) «البراهين الإسلامية»، ق ٤٢.

(٦) «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس»، ص ٤١٣.

(٧) سورة الحج: آية ١٨.

(٨) «الرسالة المكية»، ص ٢٥.

بل هي فعل الله تعالى، وقد لا يكون طالباً لها، وإنما قصده وغايته الاستقامة والاتباع للسنة النبوية؛ لأن الكرامة قد تقع للمفضول دون الفاضل، لذا كانت الكرامة في عهد التابعين أكثر منها في عهد الصحابة، كما أن الكرامة قد تحصل لضعفاء الإيمان لزيادة إيمانهم<sup>(١)</sup>.

لذا قال الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن: (ليست الكرامة من لوازم المنزلة وعلو الدرجة، مشى قوم فوق البحار، ومات عطشاً من هو أفضل منهم، وأقوى إيماناً) <sup>(٢)</sup>.

لقد ترتب على خطأ وضلال هؤلاء المناوئين في تحديد وتعريف الكرامة، أنهم أقحموا - ضمن معنى الكرامة - الكثير من الكفريات والمحنّات، فجعلوا دعاء الأموات والاستغاثة بهم واتخاذ قبور الأولياء أعياداً، والتلوّس بالموتى والتشفع بهم، كل ذلك جعلوه ضمن كرامات الأولياء، وزعموا أن ذلك هو من محبة الصالحين وتقديرهم.

ورحم الله محمود شكري الالوسي حيث يقول:

(من الأمور التي يجب التنبية عليها: أن من مكاييد الغلة التي كادوا بها العوام أنهم يقولون أن الاستغاثة بالأموات، وندائهم في المهمات ... هو من علامات محبتهم، ومن أنكر ذلك، وأبى ما هنالك، فهو من المبغضين للصالحين، والمنكرين لكرامات الأولياء والصديقين، كبرت كلمة تخرج من أفواهم، فإن من أنكر تلك البدع والصلالات هم المحبوبون لهم، والمحافظون على هديهم وطريقهم ..<sup>(٣)</sup>).

ولقد قام علماء الدعوة وأنصارها بالرد والدحض لهذا الغلو، وسنورد بعضًا من أقوالهم.

فيقول صنع الله الحلبي الحنفي في كتابه الذي ألهه في الرد على من ادعى أن للأولياء تصرفاً في الحياة وبعد الممات على سبيل الكرامة:

(هذا وأنه قد ظهر الآن فيما بين المسلمين جمادات يدعون أن للأولياء تصرفاً في حياتهم، وبعد الممات، ويستغاث بهم في الشدائـن والبليات، وبـهم تكشف المـهمـات، فـفيـأـتـونـ قـبـورـهـمـ وـيـنـادـوـنـهـمـ فـيـ قـضـاءـ الـحـاجـاتـ، مـسـتـدـلـيـنـ عـلـىـ أـنـ ذـلـكـ مـنـهـمـ كـرـامـاتـ،

(١) انظر: تفصيل ذلك في كتاب «الفرقان بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان» لابن تيمية.

(٢) «دلائل الرسوخ في الرد على المنفوخ»، ص ٥٢، ٥٣.

(٣) «غاية الأمانى فى الرد على النبهانى» ٣٧/١.

وقالوا: منهم أبدال ونقباء وأوتاد ونجاء وسبعون وسبعة وأربعون وأربعة، والقطب هو الغوث للناس، وعليه المدار بلا التباس، وجوزوا لهم النبائح والنذور، وأثبتوا فيما الأجر. قال (الحلبي) وهذا كلام فيه تغريط وإفراط، بل فيه الهلاك الأبدى والعذاب السرمدى، لما فيه من رواح الشرك المحقق ومضادة الكتاب العزيز المصدق، ومخالف لعقائد الأنمة، وما اجتمعت عليه الأمة.

إلى أن قال: فاما قولهم أن للأولياء تصرفًا في حياتهم وبعد الممات، فيرده قوله الله تعالى: ﴿إِلَهٌ مُعَذِّلٌ لَا يَلْهُو إِلَهٌ لِلْخَلْقِ وَالْأَمْرِ لِهِ مَلِكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾ .. فهو سبحانه المنفرد بالخلق والتتبير والتصرف والتغیر ولا شيء لغيره في شيء ما بوجه من الوجوه. والكل تحت ملكه وقهره تصرفًا وملكاً وإحياء، وإماتة، وخلفاً.

إلى أن قال: وأما القول بالتصريف بعد الممات، فهو أشنع وأبدع من القول بالتصريف في الحياة، قال جل ذكره: ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ﴾<sup>(١)</sup> .. وفي الحديث: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة»<sup>(٢)</sup> الحديث، فهذا يدل على انقطاع الحس والحركة من الميت، وأن أعمالهم منقطعة عن زيادة أو نقصان، فليس للميت تصريف في ذاته فضلًا عن غيره بحركة، وأما اعتقادهم أن هذه التصرفات لهم من الكرامات فهو من المغالطة؛ لأن الكرامة شيء من عند الله يكرم بها أولياء لا قصد لهم فيه ولا قدرة ... إلخ)<sup>(٣)</sup>.

ويحضرنا الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن غلو داود بن جرجيس في الأولياء حيث زعم داود (أن أرواح الصالحين تدعى وتتبرى، واستبدل بقوله تعالى ﴿وَلَقَدْ هَمَتْ بِهِ وَهُمْ بِهَا لَوْلَا أَنْ رَأَى بَرْهَانَ رَبِّهِ﴾<sup>(٤)</sup> وأن المفسرين - ومنهم البعغوى، قالوا: رأى يعقوب عاصًا على أئمه يقول إياك وإياها، فلم يفعل، فكان يوسف في مصر، ويعقوب في الشام، فهذا نوع من الكرامات وهي سبب، وقدرة الله)<sup>(٥)</sup> . هـ كلام داود.

فقال الشيخ عبد اللطيف في «دلائل الرسوخ» ردًا عليه:  
يريد العراقي أن مثل هذا يدل على جواز دعاء الصالحين، وندائهم بالحوائج

(١) سورة الزمر: آية ٣٠.

(٢) رواه مسلم.

(٣) نقلًا عن: كتاب «الانتصار» لأبي بطين، ص ٤٣ - ٤٥ باختصار.

(٤) سورة يوسف: آية ٢٤.

(٥) انظر: «دلائل الرسوخ» ص ٤٨، ٤٩.

في الغيبة، وبعد الممات؛ لأن هذا كرامة، والكرامة يدعى صاحبها وينادى ..

والجواب أن يقال: عبادة الله وحده لا شريك له وإنفراه بالدعاء والطلب فيما لا يقدر عليه إلا هو، دلت على وجوبها الكتب السماوية، واتفقت عليها الدعوة الرسالية، وهي أصل الدين وقاعدته لا يعتريها نسخ ولا تخصيص.

وهو سبحانه المختص بالخلق والرزق اللذين هما أصل المخلوقات وقوامها، فكيف يعارض هذا الأصل بمثل هذه الأوهام الضالة.

هذا لو سلم أن الكرامات سبب، وأن هذا المثال فيه إثبات الكرامة، فكيف والأمر يخالف ذلك بإجماع أهل العلم، والمقدمات كاذبة؛ لأن الكرامة فعل الله تعالى لا فعل للولي فيها، ولا قدرة له عليها ولا تأثير.

كما أن أكثر المفسرين على غير هذا، فمنهم من قال إن هم يوسف من جنس الخطرات، والواردات التي لا تستقر، وليس بعزم فتركها ..<sup>(١)</sup>.

ويذكر الحازمي شيئاً من هذا الغلو والابتداع عند هؤلاء الخصوم، ويجعلونه ضمن معنى الكرامة:

(وليس معنى كرامة الولي أن يبني قبره، ويتصل بالمسجد، ويعتنى به أكثر من المسجد، ويخر وينتش جداره، وتعلق فيه الألواح المنقوشة والقناديل ... فهذه الأمور لا تسمى كرامة ولا يكرم الله عبداً بمحرم، وهذه محرمات وإضاعة مال، وتقرب إلى الله باقتراف كبائر ...)<sup>(٢)</sup>.

ويورد عبد الظاهر أبو السمح صورة من صور ضلال من غلى في القبور، فيقول في «الرسالة المكية».

(ومن خبل عباد القبور، إنك إذا ذكرت الله وحده لهم وقلت: ادعوه وحده، ولا تلتفتوا إلى سواه، اشمأزت قلوبهم، وغضبوا غضباً شديداً، وعدوا ذلك تنقصاً لأولائهم الذين لم تثبت ولايتهم ولا بنصف دليل، ولا شبه خبر صحيح، وقالوا: ينكر الكرامات، في حين أنهم بدعاة غير الله ينقصون ربهم، وبالتفانهم عنه سبحانه يقعون في عار كبير، وظلم عظيم لو فطنوا)<sup>(٣)</sup>.

(١) دلائل الرسوخ، ص ٤٩ - ٥٣ باختصار.

(٢) إيقاظ الوستان، ق ١٧.

(٣) الرسالة المكية، ص ٢٥.

ويقول - في موضع آخر - : (فلو فرضنا أن عدم سؤال الأولياء يستلزم عدم كرامتهم، وهو في الحقيقة لا يستلزم، فإن عدم سؤال الله يستلزم ظن السوء به جل وعلا حقيقة لا فرضاً ..<sup>(١)</sup>).

وإذا نظرنا إلى كتب هؤلاء الخصوم، وما تضمنته من الغلو في الأولياء وصرف بعض أنواع العبادة - التي يجب صرفها لله وحده - لهم تحت ستار محبة الأولياء والإيمان بكرامتهم، فإن نجد فيها من الطامات والدواهي ما لا يعد، ولا يحصى ...

ونذكر أمثلة معدودة من غلوهم في الأولياء من أحد هذه الكتب، وهو كتاب «مصابح الآلام» لعلوي بن أحمد الحداد، يقول الحداد:

(قال السيد الجليل محمد بن زين بن سميط في كتابه «غاية القصد والمراد من مناقب السيد الحبيب القطب عبد الله الحداد». في الباب الرابع في ذكر الحكايات والواقع من كراماته. حيث ذكر أن أحدهم قال: لم تأت لي زيارة النبي ﷺ عشرين سنة، وأنا بمكة، فرأيت النبي في المنام، فقال لي: يا عبد الله لم لا تزورنا أما علمت أن من زار السيد عبد الله الحداد تقضى له سبعون حجة، فما بالك بزيارةتنا.

ونكر أن رجلاً من أهل الخطوة وصل من بلد المغرب في سبعة أيام إلى تريم لزيارة السيد عبد الله الحداد، وأمر شيخه بالمغرب لما استشاره للحج فقال له: اخرج لزيارة القطب عبد الله الحداد بالشرق خير لك من كذا وكذا حجة، قال: فخرجت لزيارة سيد عبد الله<sup>(٢)</sup>.

(وقال السكران باعلوي: في مقبرة تريم ألف من الأولياء المتتصوفون بعد موتهم كحياتهم.

ويقول السيد يوسف بن عابد الفاسي أن بعد أجداده كثُر في الاعتقاد فيه قبائل المغرب، فلما دفعه أولاده من حيث لا تعلم للناس، صار كل يطلب دفعه عنده لاعتقاد كل فيه منهم، فعل كل منهم قبراً أو قبة، وادعى كل أنه عنده، فاجتمعوا على التبيين والتحقيق، ومن ظهر عنده يسلمون له ذلك، فبحثوا في كل المشاهد، فوجدوه في كلها، وذلك بمحضر عظيم، وخلائق لا يحصى لهم عدد<sup>(٣)</sup>.

يظهر من هذه الأمثلة المحدودة ما كان عليه خصوم الدعوة السلفية من الغلو

(١) المرجع السابق ص ٣٩.

(٢) «مصابح الآلام» ص ٤٦.

(٣) المرجع السابق ص ٥١.

الشديد في الصالحين، والاعتقاد الفاسد حين زعموا أن زيارة أضرحة بعض الأولياء أفضل من حج بيت الله الحرام أضعافاً مضاعفة، وأما ما أورده الحداد من قصة ذلك الولي الذي وجد جسده بعد موته في عدة مشاهد وقباب، فهذه من كيد الشيطان لهم وتلبسيه عليهم، فلا عجب أن يتمثل بعض الشياطين على هيئة ذلك الولي الميت، في tieten عباد القبور أن هذه كرامة لذلك الولي - بعد موته - وتصروا له بعد موته، حين وجدوا جثته في عدة قباب وقبور، فيعتقدون فيه ويشركونه في العبادة، وعندهم يتحقق مراد الشيطان<sup>(١)</sup>.

قال الله تعالى:

(إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، ومن يشرك بالله فقد ضل ضلالاً بعيداً . إن يدعون من دونه إلا إثنان، وإن يدعون إلا شيطاناً مريداً .  
لعنه الله . وقال لأنفسك من عبادك نصيباً مفروضاً . ولاضلهم ولأمئتهم ولأمرائهم  
فليتکن آذان الأنعام ولأمرائهم فليغيرن خلق الله، ومن يتخد الشيطان ولائماً من دون  
الله فقد خسر خساراً مبيناً<sup>(٢)</sup>).

(١) انظر: ما كتبه ابن تيمية حول هذه المسألة، «الفتاوی»، ١٦٨/١، ٣٦٠.

(٢) سورة النساء: آيات ١١٦ - ١١٩.

## الباب الثاني

### الشبهات المثارة حول دعوة الشيخ مع بيان الحق في ذلك

يظهر من خلال عنوان هذا الباب أن الحديث سيكون متوجهاً إلى الشبهات<sup>(١)</sup> التي أثيرت حول دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله -، فإذا كان الباب الأول تضمن الحديث عن أكاذيب ومفتريات ضد هذه الدعوة السلفية، وسيتضمن الباب الثالث - كما سيأتي - ما اعترض على دعوة الشيخ مما هو حق وصدق في حد ذاته.

فإن هذا الباب هو وسط بين هذين البابين، فهو بين الكذب الصريح في المفتريات، وبين الصدق والصواب في بعض الاعتراضات، فهو باب يتضمن الشبهات مما يحمل طابع الالتباس والإيهام فيحتاج إلى تفصيل وبيان حتى يزول هذا الالتباس، وينكشف ذلك الإيهام.

---

(١) عرف الفيروز آبادي الشبهة بأنها الالتباس، وكذلك الرازمي في «مختار الصحاح». (انظر: «ترتيب القاموس المحيط» للزاوي ٦٧٠/٢، و«مختار الصحاح» ص ٣٢٨)

وقال الفيومي في «المصباح المنير» ص ٣٥٨:

(والشبهة في العقيدة المأخذ الملبس، سميت شبهة لأنها تشبه الحق).

## الفصل الأول

### التكفير والقتال - عرض ثم رد وبيان

إن من أشد الشبهات التي أثيرت على دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - شبهة: التكفير والقتال، وحتى يأخذ هذا الفصل حقه بشيء من الاستيفاء، فإنه من المناسب أن نورد هذه الشبهة بنوع من الإطناب والتفصيل - كما جاءت مسطورة في كتاب المناوئين لهذه الدعوة السلفية - ثم نتبعها بالرد والبيان.

وهناك دوافع وأسباب كثيرة لزيادة العناية بهذا الفصل، والاهتمام به - أكثر من غيره من فصول هذه الرسالة -، نذكر من هذه الأسباب ما يلي:

**أولاً :** إن مسألة التكفير والقتل من أهم المسائل وأكثرها خطورة في أبواب العقائد، فلابد من إعطاء تصور تام، وفهم شامل لهذه المسألة؛ لأن التصور الناقص والفهم القاصر لهذه المسألة يؤدي إلى الواقع في طرفي نقىض، فإما غلو في التكفير كحال الخوارج، أو تمييع وتذويب لمسألة التكفير كما هو حال المرجئة، كما تظهر أهمية هذه المسألة، لما يتربّط عليها من النتائج والأثار الخطيرة في كلا الدارين: الدنيا والآخرة، كاستباحة الدماء، وحل الأموال، وغيرها - مما جاء مفصلاً في كتب الفقه، في باب حكم المرتد -.

**ثانياً :** إن الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - وكذا أتباعه من بعده وأنصار دعوته، قد اعتبروا بهذه المسألة عناية فائقة، ووضحاها ما أشكل فيها، وبينوها، وفصلوها تفصيلاً شافياً كافياً.

يقول د. صالح العبود:

(كان الشيخ يحذر من نواقص الإيمان ومبطلاته، وبينها، ويبعدها عن المسلمين، ويبعد المسلمين عنها، بكل ما استطاع).

ولقد اهتم بذلك أيا اهتمام، حتى كاد أن يستأثر هذا الجانب بكل همه

كما كاد أن يستأثر بالواقع في بداية الإصلاح؛ لأن مشكلة العالم الإسلامي تكمن في هذه الناحية، وكيد الشيطان يتركز في هذا الجانب<sup>(١)</sup>

**ثالثاً** : احتاجت مسألة التكفير والقتال هذا الاهتمام، نظراً لكثرة من رمى هذه الدعوة السلفية بشبهة «التكفير والقتال»، فما أكثر من أثار هذه الشبهة على دعوة الشيخ، وسيتضح ذلك جلياً عند نقل أقوال المناوئين في ذلك. لم يقف الأمر عند هذا الحد، بل تجاوزه إلى أن بعض العلماء المحققين من عرف منهم سلامة المعتقد، قد تأثروا بتلك الشبهة وصدقوا تلك الدعوى - بكل ما فيها من حق أو باطل - .

كما هو واضح من حال الإمام محمد بن علي الشوكاني، حيث يقول الشوكاني - عن الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه - .  
(ولكنهم يرون أن من لم يكن داخلاً تحت دولة صاحب نجد، وممتلاً لأوامره خارج عن الإسلام)<sup>(٢)</sup>.

كما أن الشيخ محمد بن ناصر الحازمي قد تأثر بتلك الدعاوى .. فذكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وأنقى عليه خيراً، ومدحه بحسن الاتباع ...، ولكن أنكر عليه خصلتان، الأولى: تكفير أهل الأرض بمجرد تلفيقات لا دليل عليها ...، والأخرى: التجاري في سفك الدم المعصوم بلا حجة ولا برهان<sup>(٣)</sup>.

وكذا الشيخ محمد صديق حسن، صدق هذه الشبهات، فأعلن في كتابه

(١) «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب السلفية»، ٥٢٦/٢.

(٢) «البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع»، ٥/٢.

ويقول عبد العليم البستوي - أثناء ترجمته لكتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم» ص ١٧٧ - معلقاً على عبارة الشوكاني - التي سبق إيرادها - (لقد كتب الإمام الشوكاني البدر الطالع أيام كانت الحروب قائمة على قدم وساق بين الأمير عبد العزيز بن سعود والشريف غالب).

ومن الإنصاف للإمام الشوكاني - رحمه الله - أن ننكر أنه قد وصف هذه الدعوة بأوصاف صادقة، وذلك قبل هذا الكلام الذي نقلناه، ويبدو أنه حين نقل شيئاً من أحوال هذه الدعوة، أنه غير متوقع ومنتأكد من تلك الأقوال، لذا نجده يقول: (وبلغنا عنه أخبار الله أعلم بصحتها)، كما أنه أثبت خيراً على ما تضمنته رسالة الإمام عبد العزيز بن سعود، ووصف ما فيها أنه اعتقاد حسن يوافق الكتاب والسنة، ولا ننسى قصيده المؤثرة في رثاء الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله.

(٣) انظر: «أبجد العلوم»، ١٩٤/٣، وقد نكر صديق حسن خان في كتابه «الحطة في ذكر الصحاح السنة»، ص ١٥١ قولًا للحازمي من كتابه «فتح المنان»، أثبت فيه على الشيخ الإمام ثانٌ حساناً، ولم يورد شيئاً من المأخذ، ويبدو أن الحازمي قد تغير موقفه، حين تبين له الصواب. فبعد أن كان يتهم الشيخ بالتفكيير والقتال، نجده يدافع عنه أصدق دفاع وأقواله في كتابه - المخطوط - «إيقاظ الوستان».

«ترجمان الوهابية» براءة أهل الحديث من الوهابيين، لأن الوهابيين - كما يذكر محمد صديق حسن - يعرفون بإراقة الدماء، وينص محمد صديق - عفا الله عنه - أن مصدره في هذه المعلومات هي كتب العلماء المسيحيين<sup>(١)</sup>!

ومن تأثر وصدق هذه الدعاوى، الشيخ أنور شاه كشميرى، فزعم - عفا الله عنه - أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - يتسارع إلى الحكم بالتكفير<sup>(٢)</sup>.

**رابعاً** : إن هذه المسألة تميزت عن غيرها، أن الكثير من المخالفين من عهد الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - يوافقونه فيما دعا إليه من بيان التوحيد وتقريره، والنهي عن الشرك والتحذير منه، وسد ذرائعه، دون أن يوافقوه في مسألة التكفير والقتال.

ومما يدل على ذلك ما قاله الشيخ بنفسه رحمة الله حاكياً حال خصومه: (وإذا كانوا أكثر من عشرين سنة يقررون ليلاً ونهاراً، سرّاً وجهاراً، أن التوحيد الذي أظهره هذا الرجل هو دين الله ورسوله، لكن الناس لا يطاعوننا، وأن الذي أنكره هو الشرك، وهو صادق في إنكاره، ولكن لو يسلم من التكفير والقتال كان على حق ... هذا كلامهم على رؤوس الأشهاد)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ - في موضع آخر - مبيناً وجه مخالفة خصومه: (فلما اشتهرعني هؤلاء الأربع<sup>(٤)</sup>، صدقني من يدعى أنه من العلماء

(١) انظر: كتاب «دعایات مکثة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب» للنعمانی ص ١٠٣، ١٠٤، ص ١٠٤.  
وتحقيق موقف محمد صديق حسن من دعوة الشیخ الإمام براجع ما كتبه عبد العليم البستوي أثناء ترجمته لكتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم» لمسعود الندوی ص ١٧٥ - ١٧٧.  
ويظهر أن مقام الشیخ محمد صديق حسن عند أئمۃ الدعوة الوهابیة كان مقاماً رفيعاً بدليل أن ابن سحمان أشد فصیدة في الدفاع عن محمد صديق حسن وكتابه «الدین الحالن» كما يظهر الثناء الحسن والتقدیر الكبير في الرسالة التي بعثها الشیخ محمد بن عتیق إلى محمد صديق حسن مبدياً بعض الملاحظات على تفسیره «فتح البیان».

(٢) انظر: بحث «الشبهات التي أثيرت حول دعوة الشیخ الإمام» .. محمد يوسف (ضمن بحوث أسبوع الشیخ ٢٥٩/٢)، وكتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم» ص ١٨٢، وكتاب «دعایات مکثة ضد الشیخ» ص ١٣٥ - ١٤٦.

(٣) «مجموعۃ مؤلفات الشیخ» ٢٦/٥.

(٤) هذه الأربع بلیجان:

في جميع البلدان، في التوحيد، وفي نفس الشرك، وردوا على التكفير  
والقتال<sup>(١)</sup>.

وينكر الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - لإخوانه تلك الشبهة والجواب  
عليها:

(ولكنهم يجادلونكم اليوم، بشبهة واحدة، فاصغوا لجوابها، وذلك أنهم يقولون كل  
هذا حق، نشهد أنه دين الله ورسوله، إلا التكfer والقتال، والعجب من يخفي عليه  
جواب هذا، إذا أقروا أن هذا دين الله ورسوله، كيف لا يكفر من أنكره<sup>(٢)</sup>، وقتل من  
أمر به<sup>(٣)</sup> وحبسهم ... إلى آخر جوابه رحمه الله<sup>(٤)</sup>).

فهذه بعض الدوافع التي أدت إلى التوسيع والإطالة - نوعاً ما - في هذا الفصل،  
ونظراً للطول هذا الفصل وتعدد قضياته، فقد قسمته إلى سبعة مباحث على الترتيب الآتي:

**المبحث الأول :** مفتريات الخصوم وأكاذيبهم على الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة  
التكفير مع الرد والدحض لها.

**المبحث الثاني :** فرية أن الوهابيين خوارج، وأن نجد البشارة قرن الشيطان مع الرد  
الدحض.

**المبحث الثالث :** شبهة أن الوهابيين أدخلوا في المكفرات ما ليس منها عرض  
ثم رد.

**المبحث الرابع :** شبهة مخالفة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لابن تيمية وابن القيم في هذه  
المسألة - عرض ثم رد.

**المبحث الخامس :** شبهة عدم طروع الشرك على هذه الأمة - عرض ثم رد.

**المبحث السادس :** شبهة تنزيل آيات في المشركين على المسلمين - عرض ثم رد.

**المبحث السابع :** شبهة خروج الشيخ على دولة الخلافة - عرض ثم رد.

١ - بيان التوحيد.

٢ - بيان الشرك.

٣ - تكبير من بان له أن التوحيد هو دين الله ورسوله ثم أبغضه ونفر الناس عنه.

٤ - الأمر بقتال هؤلاء المبغضين للتوحيد.

انظر: توضيح هذه الأمور الأربع في مجموعة «مؤلفات الشيخ» ٥/٤٢، ٥/٢٥.

(١) المرجع السابق ٥/٥.

(٢) ، (٣) أي التوحيد.

(٤) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٥/٢٧٢.

## المبحث الأول :

### مفتريات الخصوم وأكاذيبهم على الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة التكفير - مع الرد والدحض لها

إن كتب ورسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وكذا رسائل ومؤلفات آئممة وعلماء الدعوة، وأنصارها، قد بينت مسألة التكفير والقتل، وأعطت المسألة حفّها من البيان الوافي، والتفصيل التام.

ومع كل هذا البيان والتفصيل، نجد أن هؤلاء الخصوم يفترضون على دعوة الشيخ، الكذب والبهتان، ويختلفون من عند أنفسهم الإلحاد والإصاق التهم فائتهم الله أئمّي يؤفكون، فليس عندهم نقل صحيح، ولا يملكون دعوى بدليل.

لقد بينت هذه الدعوة السلفية، في باديء الأمر، عقيدة التوحيد، وقرر علماؤها عقيدة التوحيد بأقوى الأدلة وأوضح البراهين، وآثروا في بيان التوحيد وتقريره، الكثير من الكتب والرسائل.

لقد اهتم علماء الدعوة بتقرير التوحيد أولًا؛ لأنّه أول واجب على المكلّف، – كما هو معلوم –؛ ولأنّ من تصور حقيقة التوحيد تصورًا تاماً، فإنه لزاماً أن يتصور حقيقة ما ينافي التوحيد ..

ويوضح هذا ما كتبه الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن في «منهاج التأسيس»:

(اعلم أن من تصور حقيقة أي شيء على ما هو عليه في الخارج، وعرف ماهيته بأوصافها الخاصة، عرف ضرورة ما ينافيشه وبضاده، وإنما الخفا بلبس إحدى الحقائقين، أو بجهل كلا الماهيتيين، ومع انتفاء ذلك، وحصول التصور التام لهما، لا يخفى ولا يلتبس أحدهما بالآخر، وكم هلك بسبب قصور العلم، وعدم معرفة الحدود، والحقائق من أمة، وكم وقع بذلك من غلط وريب وغمة، ومثال ذلك أن الإسلام والشرك نقىضان لا يجتمعان، ولا يرتفعان، والجهل بالحقائقين، أو أحدهما أوقع كثيراً من الناس في الشرك، وعبادة الصالحين، لعدم معرفة الحقائق وتتصورها، وإن ساعد الجهل وقصور العلم عوائد مألهفة، استحكمت البليّة وتمكنّت الرزية ..<sup>(١)</sup>)

ولم يقصر علماء الدعوة جهدهم على تقرير عقيدة التوحيد فحسب، بل تجاوزوا

(١) منهاج التأسيس والتدريس في كشف شبّهات داود بن جرجيس، ص ٥، ص ٦.

ذلك .. إلى أن حذروا من الشرك .. فنكروا نوافع الإسلام، وأوردوا أنواع الشرك والكفر وأقسامه، تحذيراً للأمة وكشفاً للغمة، كما سدوا وسائل الشرك وذرائعه، فرحمهم الله جمِيعاً.

وإن نظرة سريعة إلى آثارها العلمية وموافقهم العملية - في هذا المجال - لتعطي الجواب الوافي، والبيان الشافي لمسألة التكفير والقتال ولكن أكثر الناس لا يعلمون.

وسنورد الآن مفتريات الخصوم وأكاذيبهم على دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة التكفير والقتال - كما جاءت مدونة في مؤلفاتهم أو منقوله عنهم من غيرهم.

ثم نأتي بالرد والدحض، وذلك من خلال ما كتبه بعض أئمة هذه الدعوة السلفية.

من أوائل الكذابين، ومن تولوا كبر هذا البهتان، ابن عفالق فقد افترى على الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ورماه بتکفير المسلمين، فقال ابن عفالق عن هذا الإمام المجدد في جوابه على رد ابن معمر:

(وهذا الرجل كَفَرَ الأُمَّةَ، بَلْ وَاللهِ وَكَتَبَ الرَّسُولُ، وَحَكَمَ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَمْمِهِمْ  
بِالشَّرِكِ) <sup>(١)</sup>.

ويقول ابن عفالق - مخاطباً عثمان ابن معمر :

(فجعلتم تکفير العترة النبوية، وسبّهم، ولعنهم، أصلأً من أصول دينكم) <sup>(٢)</sup>.

ويستمر ابن عفالق - في إفكه - منفراً ابن معمر عن الانتصار لهذه الدعوة السلفية، فيصف ابن عفالق الشيخ الإمام بأنه:

(حلف يميناً بالله فاجرة أن اليهود والمشركين أحسن حالاً من هذه الأمة) <sup>(٣)</sup>.

ويخاطب ابن عفالق الشيخ الإمام في رسالة سماها «تهم المقلدين في مدعى تجديد الدين»، ويصفه بأنه قد ضلل وشنم هذه الأمة، وحكم عليها بالزيف - حتى صحابة رسول الله ﷺ -، فقال الأفاق الأنثيم:

(وقفت على القواعد التي بنيت عليها مذهبك .. فوجئت قد ارتقيت فيها مرتفعاً ... شتمت فيه الأئمة، وسببت به أعلام الأمة، وهدمت به قواعد الملة المحمدية،

(١) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر ق ٥٨.

(٢) المرجع السابق ق ٦٣.

(٣) المرجع السابق ق ٦٥، ٦٦.

وثبتت به جميع الأمة المحمدية، حتى ارتقىت فيه إلى الجزم بزيف أصحاب رسول الله عليه السلام والأئمة الأربعه ..<sup>(١)</sup>.

وينفع القباني بفرية التكبير والقتال، فيزعم أن الشيخ:

(كفر هذه الأمة بأسرها، وكفر كل من لم يقل بضلالتها وكفرها ..<sup>(٢)</sup>).

وبتهكم - القباني - بالشيخ المجدد وأتباعه، ويصور حالهم يوم القيمة فيقول مستهزئاً:

(.. وجاء كل واحد من الأنبياء والمرسلون ومع الألوف من أمنته، وجاء النبي الكريم وليس معه من أمنته إلا النفر السير من أهل العيينة<sup>(٣)</sup>، وأما الباقيون فكلهم مخلدون في النار مع الكفار، مع ما لهم من كثرة الطاعات وأنواع العبادات)<sup>(٤)</sup>.

ويقول ابن سحيم - الخصم العنيد - في رسالته التي بعثها إلى علماء الأمصار محرضًا على الشيخ الإمام، ومنفراً عن دعوته، فيذكر تلك الفريدة:

(ومنها أنه ثبت أنه يقول: الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء<sup>(٥)</sup>).

ثم يزيد ابن سحيم في إفكه وكتبه وهو يقول:

(ومن أعظمها أنه من لم يوافقه في كل ما قاله، ويشهد أن ذلك حق، يقطع بكره، ومن وافقه، ونحي نحوه، وصدقه في كل ما قال، قال: أنت موحد، ولو كان فاسقاً محضاً أو ما شاء ..<sup>(٦)</sup>).

ويخاطب المدعو محمد بن محمد القادري الإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود - لما بلغته رسالة هذا الإمام -، فكان من خطابه هذا الإفك:

(إإنك لو تبررت فيه بعين بصيرتك واعتبرت بها، لما كنت تحكم على الأمة المحمدية بالشرك الأكبر، من غير برهان، وليس هذا إلا شقاوة وخسران وحرمان)<sup>(٧)</sup>.

(١) «تهم المقلدين في مدعى تجديد الدين»، ق. ١.

(٢) «فصل الخطاب في رد ضلالات بن عبد الوهاب»، ق. ٣٦.

(٣) ألف القباني كتابه في الرد على الشيخ الإمام سنة ١١٥٧هـ أي أثناء وجود الشيخ في العيينة - كما أشرنا إلى ذلك من قبل.

(٤) «فصل الخطاب»، ق. ١٠٤.

(٥) «فصل الخطاب في رد ضلالات بن عبد الوهاب»، ق. ١٦٥.

(٦) المرجع السابق ق. ١٦٨.

(٧) رسالة في الرد على الوهابية ق. ٤.

ويذكر - هذا القادرى - بعد اطلاعه على رسالة الإمام عبد العزيز بن محمد ابن سعود، ما نصه - في وصف الإمام عبد العزيز (بأنه حكم على عوام المؤمنين والعلماء العاملين من أمة سيد الأنبياء والمرسلين بالشرك الأكبر ..<sup>(١)</sup>).

ويختروع (الحداد) لفرية التكبير والقتال أوجهاً جديدة، فكان من إفكه - على الشيخ الإمام - ما نصه:

(إذا أراد رجل أن يدخل في دينه، يقول له اشهد على نفسك أنك كنت كافراً، وشهاد على والديك أنها ماتا كافرين، وشهاد على العالم الفلاني والفلاني أنهم كفار وهكذا، فإن شهد بذلك قبله، وإن قتله ..<sup>(٢)</sup>).

ويخاطب الحداد الشيخ الإمام بهذا الكذب، فيقول:

(أيها النجدى كيف لا ترضى بالأحياء أن تجعلهم مشركين حتى تعذيت أنها النجدى على أموات المسلمين من سنين عديدة تقول ضاللين مضللين، حتى عينت أناساً من أكابر العلماء المحققين وأئمّة مقتدى بهم صالحين ..<sup>(٣)</sup>).

ثم يدعوا - هذا الحداد - إلى الشرك عن طريق الاستغاثة بالأموات، لمجرد مخالفة هذا النجدى، فيقول:

(وبينيالي اليوم في هذا الوقت من الحوادث التي حدثت في الثلم في الدين باعتقاد العامة قول الباعي أن الاستغاثة شرك، فالعالم والمقتدي به ينبغي له أن يظهر الاستغاثة<sup>(٤)</sup> ليقتدى به ...<sup>(٥)</sup>).

ويزعم حسن بن عمر الشطى في تنبيله الذي كتبه في نهاية «رسالة إثبات الصفات» هذا الإفك، حيث يذكر من صفات الشيخ محمد بن عبد الوهاب:

(تكفير المسلمين واعتقاده حل دمائهم وأموالهم ونبي ذرارا لهم)<sup>(٦)</sup>.

ويورد الشطى في تنبيله - الآخر - الذي كتبه في خاتمة «رسالة في مشاجرة بين أهل مكة وأهل نجد» أن هذه الرسالة - كما يزعم - (مدارها على تكفير المسلمين

(١) المرجع السابق ق. ٣.

(٢) «مصابح الانعام»، ص. ٥.

(٣) المرجع السابق، ص. ٢٢.

(٤) يقصد بالاستغاثة - هامنا - أي الاستغاثة بالأموات. انظر: ما بعد هذا النص السابق وكذلك ص. ٦١.

(٥) «مصابح الانعام»، ص. ٦٠.

(٦) ق. ١٦٤.

وحل دمائهم وأموالهم<sup>(١)</sup>.

ومن أكانيب الرافضي عبد الرؤوف على الشيخ محمد بن عبد الوهاب، كذبه بأن الشيخ سفك دماء آلاف المسلمين، يقول عبد الرؤوف:

(فكيف حال رجل قتل آلاف من المسلمين القائلة لا إله إلا الله محمد رسول الله المتصدقين الصائمين الحاجين بيت الله الحرام، بل قتل الذرية والنسوان من غير بغي منهم، ولا عداوة زعمًا منه أنه من أهل التوحيد فقط، والمسلمون كلهم مرتدون)<sup>(٢)</sup>.

ويكشف الكنهوري عن إفكه حين افترى على الشيخ الإمام أنه يكفر المسلمين ويستبيح دماءهم، فكلن من إفكه ما نصته:

(اعلم أن عقيدته هو أن جميع المسلمين سوى أهل نحلته كفار مشركون، يحل أموالهم ودمائهم، ويجوز اتخاذهم عبيداً، ويستدل على ذلك بتأليفات ما أنزل الله بها من سلطان)<sup>(٣)</sup>.

ورمى عثمان بن منصور الشيخ الإمام بهذا الفريدة، فكان من إفكه أنه قال: (قد ابتلى الله أهل نجد بل جزيرة العرب، بمن خرج عليهم، وسعى بالتكفير للأمة خاصها وعامها، وقاتلها على ذلك جملة، إلا من وافقه على قوله، لما وجد من يعينه على ذلك ..)<sup>(٤)</sup>.

ويصف عثمان الشيخ الإمام بكذب بحث فيقول:

(ولكن هذا الرجل جعل طاعته ركناً سادساً للأركان الخمسة ...)<sup>(٥)</sup>.

ويتحدث شيخ الكذب دحلان عن فرية التكفير والقتال للمسلمين ..، فمن أكانيبه ومفترياته - ما نقله بنصه حيث يقول:

(فلا يعتقدون موحداً إلا منتبعهم فيما يقولون، فصار الموحدون على زعمهم أقل من كل قليل).

وقال له أخوه سليمان يوماً: كم أركان الإسلام يا محمد بن عبد الوهاب فقال: خمسة، فقال: أنت جعلتها ستة، السادس من لم يتبعك فليس بمسلم، هذا عندك ركن

(١) ق ٤٩.

(٢) «فصل الخطاب في نقض مقالة ابن عبد الوهاب»، ق ٣٣.

(٣) «كشف النقاب عن عقائد ابن عبد الوهاب»، ص ٥٢.

(٤) نقلاً عن كتاب «مصابح الظلام» للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن ص ١٦.

(٥) المرجع السابق ص ١٠١.

سادس للإسلام)<sup>(١)</sup>.

ومن كذب دحلان قوله:

(وكانوا يصرحون بتكفير الأمة منذ ستمائة سنة، وأول من صرخ بذلك محمد ابن عبد الوهاب، فتبعوه على ذلك، وإذا دخل إنسان في دينه، وكان قد حج حجة الإسلام قبل ذلك، يقولون له حج ثانية فإن حجتك الأولى فعلتها وأنت مشرك، فلا تسقط عنك الحج)<sup>(٢)</sup>.

ويزيد دحلان في قبح كتبه، وشناعة إفكه، حيث يقول:

(وكان يقول لهم: إني أدعوكم إلى الدين، وجميع ما هو تحت السبع الطياب مشرك على الإطلاق، ومن قتل مشركاً فله الجنة، فتابعوه، وصارت نفوسهم بهذا القول مطمئنة ..)<sup>(٣)</sup>.

ويسود الزهاوي - كعادته في مؤلفاته - الصحائف بأكаниبه، وأباطيله فيرمي الشيخ الإمام بغريبة تكفير المسلمين وقتالهم، يقول الزهاوي:

(ثم إنه صنف لابن سعود رسالة سماها «كشف الشبهات عن خالق الأرض والسموات»<sup>(٤)</sup> كفر فيها جميع المسلمين، وزعم أن الناس كفار منذ ستمائة سنة)<sup>(٥)</sup>.

ويكتب الزهاوي - مرة أخرى - حيث يقول:

(فما تمذهب به الفرقة المارقة الوهابية من الأباطيل: تكفيرهم لكل من خالفهم من المسلمين)<sup>(٦)</sup>.

ويكتب الزهاوي - ثالثة - فيقول:

(لو سأله سائل عما تمذهب به الوهابية ما هو وعن غايته ما هي، فقلنا في جواب كلا المسؤولين هو تكفير كافة المسلمين، لكن جواباً على اختصاره تعريفاً كافياً لمذهبها)<sup>(٧)</sup>.

(١) الدرر السننية في الرد على الوهابية، ص ٤٢، ٤٣.

(٢) المرجع السابق ص ٥٠.

(٣) المرجع السابق ص ٤٦.

(٤) ويظهر جلياً إفک الزهاوي وكتبه حين اتخذ هذا العنوان - كشف الشبهات عن خالق الأرض والسموات - ومن المعلوم أن رسالة الشيخ مشهورة ومعلومة بهذا العنوان فقط «كشف الشبهات» دون هذه الزيادة.

(٥) الفجر الصادق، ص ١٩.

(٦) المرجع السابق ص ٢٧.

(٧) المرجع السابق ص ٦٤.

ويورد أحد كذابي الراافضة فرية تكفير المسلمين وحل دمائهم، فيقول - بأسلوب المخادع -:

(أراد الله أن يجعلهم فيما بينهم إخواناً، وعلى العدو أعواناً .. فنقض ابن عبد الوهاب تلك القاعدة الأساسية، وعكس الآية، فصار يكفر المسلمين، ويضرب بعضهم ببعض، وما انجلت تلك الفترة، إلا وهم بأيدي الأعداء ينقضون دعائم الدين .. إلخ)<sup>(١)</sup>.

ويدعي المبتدع أحمد رضا خان هذه الفرية، فيقول - حاكياً حال الشيخ الإمام -:  
(الذي يسعده أن يكفر أجداده ومشائخه، وهو لا يكتفي بهذا، بل يكفر سائر المسلمين، ومن بينهم الأئمة والمشايخ ... إن ابن عبد الوهاب قد أعلن عقب ظهور دينه الجديد أن الأمة الإسلامية منذ ستمائة سنة تتخطى في ظلام الشرك، وقد ردّد الوهابيون قول زعيمهم فيما بعد)<sup>(٢)</sup>.

ثم يأتي محمد بن نجيب سوقية، فيسبق أقرانه إلى حضيض الكتب وقاع الإفك حيث يقول:

(إن مذهبهم تكفير الأموات، ورمي الأحياء بالشرك من الموحدين .. ولسائل أن يقول من عرفت إسناد الكفر والشرك لعامة الموحدين من طرف الوهابية، فالجواب أن ذلك مصرح في رسائلهم وكتبهم ...<sup>(٣)</sup>).

ومن أفراخ الخصوم في زماننا الحاضر، نورد أقوال ثلاثة منهم، ممن بهت الشيخ الإمام - رحمة الله - وكذا أتباعه - من بعده - وأنصار دعوته بفرية تكفير المسلمين واستحلال دمائهم ..

يدرك الشيعي محمد جواد مغنية تلك الفرية، مقتدياً بأسلافه - الراافضة - في الكذب والبهتان، فيقول:

(وليس من شك أنهم يريدون بالموحدين الوهابية أنفسهم، وبالمتركون جميع المسلمين بدون استثناء)<sup>(٤)</sup>.

ويورد حسين بن حلمي ايشيق تلك الفرية، فيقول في تعليقه على كتاب «الإيمان

(١) محمد حسين، «نقض فتاوى الوهابية»، ص٤٢.

(٢) «أعز النكبات بجواب سؤال أركات» (باللغة الأوردية).

(٣) «تبين الحق والصواب»، ص٨، باختصار.

(٤) «هذه هي الوهابية»، ص١١٦ بتصريف.

والإسلام» لخالد البغدادي، أثناء كذبه على الوهابيين:  
(ولا يحسبون غير أنفسهم مسلمين، ويكررون ماعدتهم، ويقولون أن أموالهم  
 وأنفسهم مباحة للوهابيين)<sup>(١)</sup>.

ويورد ثالثهم وهو المدعو مالك بن داود - أحد أدعياء التصوف - في كتابه الذي سماه «الحقائق الإسلامية» هذه الفرية، فكان من بعثاته:  
(وبعض العلماء يسمون الدعوة الوهابية بـ«الدعوة الدموية»)<sup>(٢)</sup>.

ويزعم أن الوهابي (مصممون على أن من لم يكن وهابياً فهو مشرك، يجب هجرانه ولا يجوز التعامل معه فيما يخص الدين، أو الدنيا)<sup>(٣)</sup>.

ويكذب عليهم حين يقول:

(الغاية التي يسعون إلى تحقيقها هي إثبات السنن لهم خاصة، وتكفير جماعة المسلمين من غيرهم)<sup>(٤)</sup>.

وبعد أن أورتنا بعض هذا الغث والركام لهؤلاء الخصوم، حين قذفوا دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - بتكفير المسلمين، ننتقل إلى سياق بعض ردود علماء هذه الدعوة السلفية على تلك الفرية، وبيانهم للحقيقة - كما هي -، وسيتضح - يقيناً - تهافت هذه الفرية وينكشف زيفها، وإن كثر قائلوها، فلا تعجبك كثرة الخبريت، فالزبد يذهب جفاء، وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض.

لقد بلغت هذه الفرية الخاطئة الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -،

(١) ص ٣١.

(٢) ص ١٦.

(٣) ص ٢٠.

(٤) ص ٢١.

لزيادة معرفة مفتريات الخصوم في اتهام الشيخ بفرية التكفير انظر إلى:

- «حاشية ابن عابدين» ٤/٢٦٠.
- «حاشية الصاوي على الجلالين» ٣٠٧/٣، ٣٠٨.
- «كشف الارتياح» للعاملي ص ١١٤.
- «البراهين الجلية» للموسوي ص ٧١.
- «المعتقد المنقاد» ص ٢١٧.
- «المقالات الوفية» لخزيك ص ١٨٥، ١٨٨.
- «رسالة في الرد على الوهابية» للمحجوب ص ٤، ٥.
- «تاريخ المذاهب الإسلامية» ١/٢٣٦ وغيرها.

فتعددت ردوده وأجوبته عليها، ولأن فريدة تكفير المسلمين واستباحة دمائهم قد شاعت وذاعت في غالب بلاد المسلمين، وانتشرت انتشار النار في الهشيم، فقد حرص الشيخ رحمة الله - على تأكيد هذه الردود، وإعلان براءته مما ألم به...، فأرسل هذه الردود إلى مختلف البلاد.

فعلى النطاق المحلي في منطقة نجد، نلاحظ أن الشيخ قد بعث رسالة لأهل الرياض ومنفوحه، ينفي تلك الفريدة، يقول الشيخ الإمام رحمة الله:

(وقلتم إننا نكفر المسلمين، كيف تفعلون كذا، كيف تفعلون كذا. فإنما لم نكفر المسلمين، بل ما كفربنا إلا المشركين)<sup>(١)</sup>.

ويبعث رسالة لمحمد بن عبد أحد مطاوعة ثرمداء، يقول فيها:

(وأما ما ذكره الأعداء عنني أنني أكفر بالظن، وبالموالاة، أو أكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة، فهذا بهتان عظيم، يريدون به تغير الناس عن دين الله ورسوله)<sup>(٢)</sup>.

وفي رسالته لأهل القصيم، يشير رحمة الله إلى مفتريات الخصم العنيد ابن سحيم، ويبريء نفسه من فريدة تكفير المسلمين وقتلهم، يقول الشيخ الإمام:

(والله يعلم أن الرجل افترى عليّ أموراً لم أقلها، ولم يأت أكثرها على بالي، فمنها قوله: أنني أقول أن الناس من ستمائة سنة ليسوا على شيء، وأنني أكفر من توسل بالصالحين، وأنني أكفر البوصيري، وأنني أكفر من حلف بغير الله .. جوابي عن هذه المسائل أن أقول سبحانه هذا بهتان عظيم)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد الشيخ محمد بن عبد الوهاب بطلان تلك الفريدة، ويدهضها فيقول - في رسالته لحمد التويجري -:

(وكذلك تمويهه على الطغام بأن ابن عبد الوهاب يقول: الذي ما يدخل تحت طاعتي كافر، ونقول: سبحانه هذا بهتان عظيم، بل نشهد الله على ما يعلمه من قلوبنا بأن من عمل بالتوحيد، وتبرأ من الشرك وأهله، فهو المسلم في أي زمان وأي مكان، وإنما نكفر من أشرك بالله في إلهيته بعد ما تبين له الحجة على بطلان الشرك...)<sup>(٤)</sup>.

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ١٨٩/٥.

(٢) المرجع السابق ٢٥/٥.

(٣) المرجع السابق ١١/٥، ١٢، ونكر ذلك - أيضاً - في رسالته لعبد الله بن سحيم مطروح المجمعية ٦٢/٥.

(٤) المرجع السابق ٦٠/٥.

ويؤكد الشيخ الإمام - مرة أخرى - بطلان تلك الدعوى، وأنها دعوى كذب وبهتان، فيقول جواباً على سؤال الشريفي<sup>(١)</sup> :

(وأما الكذب والبهتان، فمثل قولهم: أنا نكفر بالعلمون، ونوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه، وأنا نكفر من لم يكفر ومن لم يقاتل، ومثل هذا وأضعافه، فكل هذا من الكذب والبهتان الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله ..).<sup>(٢)</sup>  
ويبعث الشيخ رسالة لأحد علماء المدينة لدحض فرية تكفير الناس عموماً، يقول الشيخ:

(إإن قال قائلهم أنهم يكفرون بالعلوم فنقول: سبحانهك هذا بهتان عظيم، الذي نكفر الذي يشهد أن التوحيد دين الله ودين رسوله، وأن دعوة غير الله باطلة ثم بعد هذا يكفر أهل التوحيد).<sup>(٣)</sup>

ويكتب الشيخ الإمام إلى إسماعيل الجراعي صاحب اليمن تكتيباً لهذه الفرية، قال الشيخ:

(وأما القول بإننا نكفر بالعلوم فذلك من بهتان الأعداء الذين يصدون به عن هذا الدين، ونقول سبحانهك هذا بهتان عظيم).<sup>(٤)</sup>

ولما أرسل أحد علماء العراق وهو الشيخ عبد الرحمن بن عبد الله السويدي كتاباً للشيخ الإمام يسأله عما يقوله الناس فيه ... من تكفير الناس إلا من تبعه ...، فأجابه الشيخ بجواب نكر فيه كيد الأعداء ثم أعقبه برد فرية الخصوم:

(وأجلبوا علينا بخيل الشيطان ورجله، منها: إشاعة البهتان بما يستحي العاقل أن يحكيه، فضلاً عن أن يفتريه، ومنها ما ذكرتكم أنني أكفر جميع الناس إلا من ت يعني، وأزعم أن أنكحتم غير صحيحة، ويا عجباً كيف يدخل هذا في عقل عاقل، هل يقول هذا مسلم أو كافر أو عارف أو مجنون ..).<sup>(٥)</sup>

وينفي الشيخ حسين بن غنام فرية تكفير المسلمين عن الشيخ الإمام، ويؤكد أن الخصوم هم الذين كفروا الشيخ واستحلوا دمه، يقول رحمة الله - في وصف الشيخ -

(١) لم يذكر اسم هذا الشريفي.

(٢) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ١١/٣.

(٣) المرجع السابق ٤٨/٥.

(٤) المرجع السابق ١٠٠/٥.

(٥) المرجع السابق ٣٦/٥.

(إنه رحمة الله لما نظاهر ذلك الأمر والشأن، في تلك الأوقات والأزمان، والناس قد أشربت منهم القلوب بمحبة المعاishi والذنوب، وتولعوا بما كانوا عليه من العصيان، وقبائح الأهواء على كل إنسان، لم يسرع لها لسان، ولم يصم منه لب أو جنан على تكفير هؤلاء العربان، بل توقف تورعاً عن الإقدام في ذلك الميدان، حتى نهض عليه جميع العدون، وصاحوا وباحوا بتکفیره وجماعته في جميع البلدان، ولم يثبتوا فيما جاؤا به من الإفك والبهتان، بل كان لهم على شنيع ذلك العقال إقدام وإسراع وإقبال، ولم يأمر رحمة الله بسفك دم ولا قتال على أكثر الأهواء والضلال<sup>(١)</sup>).

ويفرد الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب تلك الفريدة، فيقول:

(وأما ما يكتب علينا ستراً للحق، وتلبيساً على الخلق، بأننا نكر الناس على الإطلاق، أهل زماننا، ومن بعد الستمائة، إلا من هو على ما نحن فيه، ومن فروع ذلك أن لا نقبل بيعة أحد إلا بعد التقرر عليه بأنه كان مشركاً، وأن أبويه مانا على الشرك بالله ... فلا وجه لذلك فجميع هذه الخرافات وأشباهها لما استفهمنا عنها من ذكر أولاً، كان جوابنا في كل مسألة من ذلك «سبحانك هذا بهتان عظيم»، فمن روى عنا شيئاً من ذلك أو نسبه إلينا، فقد كذب علينا وافتوى، ومن شادد حالنا، وحضر مجالسنا، وتحقق ما عندنا علم قطعياً أن جميع ذلك وضعه علينا وافتراه أعداء الدين وإخوان الشياطين، تنغيراً للناس عن الإذعان بإخلاص التوحيد لله تعالى بالعبادة وترك أنواع الشرك الذي نص عليه بأن الله لا يغفره، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، فإننا نعتقد أن من فعل أنواعاً من الكبائر قتل المسلم بغير حق، والزناء، والربا، وشرب الخمر، وتكرر منه ذلك، أنه لا يخرج بفعله ذلك من دائرة الإسلام ولا يخلد به في دار الانتقام، إذا مات موحداً بجميع أنواع العبادة<sup>(٢)</sup>).

ويدل على براعتهم - أيضاً - من تلك الفريدة، ما يقوله الشيخ عبد الله بن محمد ابن عبد الوهاب - في موضع آخر - :

(إن صاحب البردة وغيره من يوجد الشرك في كلامه والغلو في الدين، وما توا لا يحكم بكفرهم، وإنما الواجب إنكار هذا الكلام، وبيان من اعتقد هذا على الظاهر فهو مشرك كافر، وأما القائل فيرد أمره إلى الله سبحانه وتعالى، ولا ينبغي التعرض للأموات، لأنه لا يعلم هل ثاب أم لا<sup>(٣)</sup>).

(١) «روضة الأفكار» ٣٣/١.

(٢) «الهدية السننية» ص ٤٠.

(٣) «مجموعۃ الرسائل والمسائل» ٤٧/١.

ولما سئل الشيخ عبد العزيز بن حمد سبط الشيخ محمد بن عبد الوهاب عن ذلك الفريدة، كان جوابه رحمة الله - بعد أن ساق السؤال - :

(وأما السؤال الثاني وهو قولكم: من لم تشمله دائرة إمامتكم ويتسم بسمة دولتكم، وهل داره دار كفر وحرب على العموم إلخ.

فتفقىل وبأ والله التوفيق: الذي نعتقد وندين الله به، أن من دان بالإسلام وأطاع ربها فيما أمر، وانتهى عما عنه نهى ونجزر، فهو المسلم حرام المال والدم كما يدل عليه الكتاب والسنة وإجماع الأمة. ولم نكفر أحداً دان بالإسلام لكونه لم يدخل في دائرتنا، ولم يتسم بسمة دولتنا، بل لا نكفر إلا من كفره الله ورسوله، ومن زعم أنا نكفر الناس بالعموم، أو نوجب الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه ببلده فقد كذب وافترى<sup>(١)</sup>.

ومن الحاج الدامغة التي سطرها الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، وأزهق بها فرية عثمان بن منصور حين قنف الشيخ الإمام بنكثير المسلمين وقتلهم، يقول الشيخ عبد اللطيف في «مصابح الظلام» دحضاً لذلك:

(هذه العبارة تدل على تهور في الكذب، ووقاحة تامة، وفي الحديث: «إن مما أدرك الناس من كلام النبوة الأولى إذا لم تستح فاصنع ما شئت»<sup>(٢)</sup>.

وصريح هذه العبارة أن الشيخ كفر جميع الأمة من المبعث النبوي إلى قيام الساعة إلا من وافقه على قوله الذي اختص به، وهل يتصور هذا عاقل عرف حال الشيخ وما جاء به ودعا إليه، بل أهل البدع كالقدرية والجهمية والرافضة والخوارج لا يكفرون جميع من خالفهم، بل لهم أقوال وتفاصيل يعرفها أهل العلم، والشيخ رحمة الله لا يعرف له قول انفرد به عن سائر الأمة، ولا عن أهل السنة والجماعة منهم، وجميع أقواله في هذا الباب - أعني ما دعا إليه من توحيد الأسماء والصفات وتوحيد العمل والعبادات - مجمع عليه عند المسلمين لا يخالف فيه إلا من خرج عن سبيلهم وعدل عن مناهجهم<sup>(٣)</sup>.

كما يوضح الشيخ عبد اللطيف تورع جده - الشيخ الإمام - عن التكفير فيقول: (والشيخ محمد رحمة الله من أعظم الناس توقيفاً وإحجاماً عن إطلاق الكفر، حتى أنه لم يجزم بتكفير الجاهل الذي يدعوا غير الله من أهل القبور، أو غيرهم إذا لم يتيسر

(١) المرجع السابق ٥٧٤/٤.

(٢) رواه البخاري.

(٣) ص ٢١، وانظر: ص ٢٢.

له من ينصحه ويبلغه الحجة التي يكفر مرتكبها<sup>(١)</sup>.

ويورد الشيخ عبد اللطيف - في إحدى رسائله - معتقد الشيخ الإمام في مسألة التكفير، فيقول:

(فإنه لا يكفر إلا بما أجمع المسلمون على تكفير فاعله من الشرك الأكبر، والكفر بآيات الله ورسله، أو بشيء منها بعد قيام الحجة وبلوغها المعتبر تكثير من عبد الصالحين ودعاهم مع الله، وجعلهم أنداداً فيما يستحقه على خلقه من العادات والإلهية)<sup>(٢)</sup>.

ويؤكد الشيخ عبد اللطيف أن من عرف سيرة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، أدرك براءته من تلك القرية الكاذبة، فيقول - رحمة الله -:

(كل عاقل يعرف سيرة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله، يعلم أنه من أعظم الناس إجلالاً للعلم والعلماء، ومن أشد الناس نهياً عن تكفارهم وتنتصتهم وأنبيائهم، بل هو من يدينون بتوكيرهم وإكرامهم والذب عنهم، والأمر بسلوك سبيلهم، والشيخ رحمة الله لم يكفر إلا من كفره الله ورسوله وأجمعت الأمة على كفره كمن اتخد الآلة والأنداد لرب العالمين)<sup>(٣)</sup>.

وتضمنت مناظرة الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن لداود بن جرجيس، تفصيلاً لفريدة تكثير الناس فيقول الشيخ عبد اللطيف:

(وأما القول بأننا نكفر الناس عموماً ونوجب الهجرة إليها على من قدر على إظهار بينه، وأننا نكفر من لم يكفر ولم يقاتل، ومثل هذا وأضعافه، فكل هذا من الكذب والبهتان الذي يصدون به الناس عن دين الله ورسوله، سبحانه هذا بهتان عظيم)<sup>(٤)</sup>.

ويحضر الشيخ صالح بن محمد الشترى كذبهم، فيقول:

(وأما ما ادعاه أعداء المعاصرون له أنه كفر بالعموم، أو يكفر بالتنوب أو يقاتل من لا يستحق قتلاً، أو يستحل دمه وما له، فالجواب أن نقول سبحانه هذا بهتان عظيم،

(١) «منهج التأسيس»، ص ٦٥، ٦٦.

(٢) «مجموعة الرسائل»، ٥/٣.

(٣) المرجع السابق ٤٤٩/٣.

(٤) «تاريخ نجد» للآلوي ص ٥٢.

لأندرى عن هذه المناظرة بينهما، هل وقعت مناظرة فعلية بين الشيخ عبد اللطيف وبين داود، أم أن الشيخ الآلوysi كتب وألف هذه المناظرة بناء على اطلاعه على ما كتبه كلا الرجلين.

ورسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب تبرأ فيها من نسب إليه أعداؤه وأن مذهبه مذهب السلف الصالح ..<sup>(١)</sup>.

ويجمل السهسواني الجواب على مفتريات شيخ الكذب دحلان في اتهام الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب فيقول:

(هذا كله افتراه بلا ريب على الشيخ، يعرفه من له رائحة من الإيمان والعلم والعقل)<sup>(٢)</sup>.

ويقول أيضاً - بعد نكر مفتريات أخرى لدحلان في فنف الشیخ الإمام بنکفیر الناس -:

(الجواب على هذه الأقوال كلها أنها على طولها وكثرتها كاذبة خبيثة فلا تعجبك كثرة الخبيث)<sup>(٣)</sup>.

وينفي السهسواني مزاعم دحلان التي رمى بها دعوة الشيخ في مسألة التكفير .. فيقول:

(أن الشيخ وأتباعه لم يكفروا أحداً من المسلمين، ولم يعتقدوا أنهم هم المسلمين، وأن من خالفهم هم مشركون، ولم يستبيحوا قتل أهل السنة ونبي نسائهم ... وقد لقيت غير واحد من أهل العلم من أتباع الشيخ، وطالعت كثيراً من كتابهم، فما وجدت لهذه الأمور أصلاً وأثراً، بل كل هذا بهتان وافتراء)<sup>(٤)</sup>.

ومما قاله محمد رشيد رضا معلقاً - على الكلام السابق -:

(بل في هذه الكتب خلاف ما نكر وضده، ففيها أنهم لا يكفرون إلا من أئى بما هو كفر بإجماع المسلمين)<sup>(٥)</sup>.

ويورد الشيخ سليمان بن سحمان الدفاع عن الشيخ الإمام، ويرأه من هذا البهتان، فيقول رحمة الله - حاكياً حال الشيخ -:

(فإنه رحمة الله كان على ما كان عليه رسول الله ﷺ وأصحابه وسلف الأمة وأئتها .. فلا يكفر إلا من كفره الله ورسوله وأجمع على تكفيه الأمة، ويتوالي كافة

(١) تأييد الملك المنان، ق ٥٤.

(٢) «صيانة الإنسان عن وسوسه دحلان»، ص ٤٨٥.

(٣) المرجع السابق ص ٤٨٦.

(٤) المرجع السابق ص ٥١٨.

(٥) نفس المرجع السابق والصفحة السابقة.

أهل الإسلام وعلمائهم .. ويؤمن بما نطق به الكتاب، وصحت به الأخبار، وجاء الوعيد عليه من تحريم دماء المسلمين وأموالهم وأعراضهم، ولا يبيح من ذلك إلا ما أباحه الشرع، وأهدره الرسول، ومن نسب إليه خلاف ما عليه أهل السنة والجماعة من سلف الأمة وأئمتها فقد كذب وافترى، وقال ما ليس له به علم ...<sup>(١)</sup>.

- وكتب أحمد الكتلاني في «الصيّب المطّال»، - دفاعاً عن الشيخ في هذا المقام - قريباً مما كتبه ابن سحمان<sup>(٢)</sup>.

وأجاب أحد علماء نجد على تلك الفرية، حيث تلقفها صاحب جريدة القبلة وزعم أن الوهابيين يلزمون الناس بتكفير آباءهم وأجدادهم.

فكان جواب هذا العالم:

(وهذا من نمط ما قبله من الكذب والبهتان، والذي نقوله في ذلك أن من مات من أهل الشرك قبل بلوغ هذه الدعوة إليه، فالذي يحكم عليه إذا كان معروفاً بفعل الشرك ويدين به، ومات على ذلك، فظاهره أنه مات على الكفر فلا يدعى له، ولا يضحى له، ولا يتصدق عنه. وأما حقيقة أمره فإلى الله تعالى فإن كانت قد قامت عليه الحجة في حياته وعاند فهذا كافر في الظاهر والباطن، وإن كان لم تقم عليه الحجة فأمره إلى الله. وأما من لا نعلم حاله في حال حياته، ولا ندرى ما مات عليه، فإننا لا نحكم بکفره، وأمره إلى الله، فمن نسب إلينا غير هذا فقد كذب علينا وافترى. وحسينا الله ونعم الوكيل)<sup>(٣)</sup>.

ويكذب الشيخ محمد بن عثمان الشاوي هذا البهتان، فيقول في رسالته «القول الأسد»:  
(إيانا لم نكفر بالعلوم، ولا نكفر إلا من قام الدليل القطاع على كفره، بصرفة حق الله لغيره، ودعائه، والتجاء إلى ما لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً فضلاً عن غيره ...<sup>(٤)</sup>).

ويهاجم القصيمي في كتابه «الصراع» خصوم الشيخ - من الرافضة - مؤكداً براءة الشيخ من فرية التكفير، وأن هؤلاء الرافضة أحق وأجرد بهذا الوصف، فيقول: (إن من عجائب الأيام، وفكاهاتها المضحكة قوماً، البكية قوماً آخرين، أن تذهب الشيعة تتهم أهل السنة من أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب بإكفار المسلمين وإحلال

(١) «الأسنة الحداد في الرد على علوي الحداد» ص ٥٦، ٥٧.

(٢) انظر: «الصيّب المطّال في الرد على شبه ابن كمال» ص ٥٥، ٥٦.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٨٣٥/٤.

(٤) «القول الأسد في الرد على الخصم الأد» ق ٥.

دمائهم وأموالهم، في حين أن الشيعة تعلن على رؤوس الملا ومسامع العالمين إكفار خيار الأمة، وإكفار كبراء الصحابة، ومن تواهم من فرق المسلمين، والذي يكفر خيار الصحابة كالصديق وعمرو وعثمان وعائشة ومعاوية وغيرهم .. كيف لا يمنعه الحياة من أن يتهم أحداً بإكفار المسلمين ..<sup>(١)</sup>.

من خلال هذه النقول المتعديدة تظهر براءة الشيخ الإمام، وكذا أتباعه وأنصار دعوته من مفتريات وأكاذيب الخصوم في مسألة التكفير، ومن طالع كتبهم وقرأ رسائلهم تبين له صحة معتقدهم وسلامة فهمهم لمسألة التكفير، وأن اعتقادهم فيها هو عين اعتقاد السلف الصالح.

---

(١) «الصراع بين الإسلام والوثنية» ٣٤٨/١ باختصار.

## المبحث الثاني :

### فرية أن الوهابيين خوارج، وأن نجد اليمامة قرن الشيطان مع الرد والدحض لها

هذا المبحث يرتبط - كثيراً - بالباحث السابق، ففي المبحث السابق تحدثنا عن فرية تكفير الوهابية لل المسلمين، وفي هذا المبحث نتحدث عن فرية أن الوهابيين خوارج، فهناك تداخل بين المباحثين، وذلك لأن الخوارج قد عرف عنهم التكفير لأصحاب المعااصي من المسلمين، فجعل الخصوم الوهابيين كالخوارج في هذه المسألة، ولهذا فلن تتحدث عن هذا الجانب تفصيلاً في المبحث السابق كفاية وغنية عن التكرار، وإنما سنتحدث عن فرية الخصوم في رميهم للوهابيين بهذا الوصف - أي الخوارج -، وذمهم والطعن فيهم لأنهم خوارج سيماهم التحليق<sup>(١)</sup>، وأن بلادهم ومحل ظهورهم هو نجد التي هي قرن الشيطان .. بلاد مسلمة الكذاب .. إلى آخر تلك الدعوى الباطلة، ثم تتبعها بالرد والدحض.

لقد تعددت مزاعم الخصوم بهذه الفريدة الخاطئة، وتنوعت أباطيلهم، فمرة يتهمون الشيخ بأنه من الخوارج، وأن سيماهم التحليق .. ومرة يطعنون في الشيخ الإمام وفي دعوته بحجة أن موطن نجد اليمامة، ونجد هي قرن الشيطان كما في الحديث، وهي موطن الزلازل والفن، وتلثة يزعمون أنه من نسل ذي الخويصرة التعمسي .. إلى آخر هذه الترهات والأباطيل.

ونلاحظ أن ابن عفلاق من أوائل المفترين في ذلك، حيث ينعي على الوهابيين بأن موطنهم هو نجد - قرن الشيطان - وأنهم من بقايا فتن مسلمة الكذاب، يقول ابن عفلاق في رسالته لابن عمر:

(وفي فضل أهل الشام واليمن والحرمين وفارس ما يعرفه من له أدنى معرفة بالأحاديث، وأما أنت يا أهل اليمامة ففي الحديث الصحيح عندكم يطلع قرن الشيطان، وأنتم لا تزالون في شر من كذابكم إلى يوم القيمة. إن في ذلك لعبرة لأولي الأ بصار)<sup>(٢)</sup>.

ويقول: (فبماذا يجاوبون من هذه حالته ودعواه، أيدينون بالرجعة ويقولون هذا

(١) أي علامتهم حلق شعر الرأس.

انظر: «صحيح مسلم» (شرح النووي)، المطبعة المصرية ١٦٧/٧.

(٢) رسالة ابن عفلاق لابن عمر ق. ٤٩.

مسيلمة قد ظهر بوادي حنفية، فإن النبي ﷺ قال في الحديث المشهور أنهم لا يزالون في فتنة من كذابهم إلى يوم القيمة ..<sup>(١)</sup>.

وينكر سليمان بن عبد الوهاب الدليل على بطلان دعوة أخيه الشيخ الإمام، وهو أن موطنها بلاد المشرق، بلاد مسليمة الكذاب، فيقول:

(ومما يدل على بطلان مذهبكم ما في «الصحابيين» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال: «رأس الكفر نحو المشرق» ... فلو علم أن بلاد المشرق خصوصاً نجد بلاد مسليمة أنها تصير دار الإيمان، وأن الطائفة المنصورة تكون بها .. وأن الحرمين الشريفين واليمن تكون بلاد كفر تبعد فيها الأوثان، وتجب الهجرة منها، لأخبر بذلك، ولدعى لأهل المشرق خصوصاً نجد، ولدعى على الحرمين واليمن وتبرأ منهم، إذ لم يكن إلا ضد ذلك، فإنه ﷺ عَمَّ المشرق، وخصَّ نجد بأن منها يطلع قرن الشيطان)<sup>(٢)</sup>.

ويسوق (الحداد) بعض تلك الغرية، فيزعم أن الشيخ الإمام هو قرن الشيطان، يقول الحداد في كتابه «مصابح الأنام»:

(وقد استتبط العلماء من مفهوم قول النبي ﷺ «يطلع منها - أي نجد - قرن الشيطان» من معجزاته، لأنه أتى بالباء للاستقبال؛ لأن مسليمة لعنه الله، في حياته عليه السلام طلع، وادعى النبوة، وهلك في خلافة الصديق .. ولم يطلع قرن الشيطان إلا بعد ألف والمائة والخمسين، وهو محمد بن عبد الوهاب رأس هذه البدعة وأسها)<sup>(٣)</sup>.

ويورد (الحداد) بعضاً من علامات الخوارج، ليدعى - زوراً - وجودها عند الوهابيين، فيقول كانياً:

(وأهم من ذلك كله ما ذكره النبي ﷺ من الأحاديث الكثيرة المبينة لعلامات الخوارج، مما يبين أن ابن عبد الوهاب وأتباعه منهم، كونهم من نجد، وكونهم من المشرق، ومعلوم أن نجداً شرقى المدينة، وكون سيماهم التحليق، مع كونهم من المشرق)<sup>(٤)</sup>.

(١) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر، ق ٥٦.

(٢) «فصل الخطاب في الرد على محمد بن عبد الوهاب» ص ٤٤، ٤٥ باختصار، وهو مطبوع بعنوان «الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية» - كما تقدم -.

(٣) ص ٧.

(٤) ص ٥ باختصار.

ويقول الحداد:

(قال السيد العلامة المنعمي في مطلع قصيدة له في الرد على النجدي لما قتل  
عدة لم يطلقوا رؤوسهم قال:

أفي حلق رأسي بالسلاكين والحد

Hadith Sahih basasaniid 'an jiddi)<sup>(١)</sup>

ويأتي أفك آخر، وهو المدعو عبد الرؤوف، حيث ساق حديث «اللهم بارك لنا  
في شأننا»، وما ورد في شأن الخوارج من الأحاديث .. ثم قال:

(المراد به أصحاب ابن عبد الوهاب، فإن شعارهم تحليق شعر رؤوسهم أجمع،  
وعدم اتخاذ القناع كما هو الأعراب قدماً وحديثاً، وإذا دخل الرجل في دينهم، أول  
ما يأمرونه به حلق شعر رأسه أجمع، وبهذا تعرف الوهابية عن سائر الأعراب كما  
هو معروف، فالحديث نص على رد الوهابية)<sup>(٢)</sup>.

ويدعى الصاوي - كثباً وتلفيقاً - أن علماء الدعوة وأتباعها خوارج ( وأنهم  
يحسبون أنهم على شيء إلا إنهم هم الكاذبون ..)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد ابن عابدين - في حاشيته - هذا الإفك، فيزعم أن أتباع الشيخ الإمام  
يدخلون في مسمى الخوارج<sup>(٤)</sup>.

ويفترى محسن بن عبد الكريم على أتباع هذه الدعوة السلفية بأنهم خوارج،  
وبصفتهم بأنهم مارقة ..<sup>(٥)</sup>، ويتحدث عن فرية التحليق، فيقول:

(والتحليق الذي صار شعارهم فلا يقبلون من أحد الدخول فيما هم فيه حتى يحلق  
رأسه، حتى قال المولى عبد الله بن عيسى في كتابه «السيف الهندي»: إنه بلغني أنه

(١) ص. ٦.

(٢) «فصل الخطاب» ق. ١٥.

(٣) «حاشية الصاوي على الجلالين» ٣٠٧ / ٣، ٣٠٨.

رمع الصاوي هذا الإفك عند تفسيره لقوله تعالى: «أَفَنْ زَيْنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَآهُ حَسَنًا ..» [سورة فاطر:  
آية ٨]، فذكر القول بأنها نزلت في الخوارج الذين يحرفون تأويل الكتاب والسنّة، ويستحلون بذلك بدماء  
المسلمين وأموالهم كما هو مشاهد في نظائرهم وهم فرق يقال لهم الوهابية .. إلى آخر هذا الافتراء.  
وانظر: إلى الرد الذي كتبه أحمد بن حجر آل بوطامي في كتابه «تنزيه السنّة والقرآن». فقد بين ضلال  
الصاوي وانحرافه وزيفه ص ١٥٠ - ١٥٧.

(٤) انظر: «حاشية ابن عابدين» ٤ / ٢٦٢.

(٥) انظر: «الفحات الوجد عند فلات أهل نجد»، ق. ٧٦. فقد رمع صاحب اللفحات أن الوهابيين خوارج،  
ونذكر علامات الخوارج كما أوردها يوسف بن إبراهيم الأمير ق ٣٢ - ٤٤.

خلق ناس من أهل تهامة رؤوسهم على ضوء السراج نحو ستمائة رجل في ليلة واحدة، فكيف بالنهار ...<sup>(١)</sup>.

ويقذع الرافضي الكنهوري في السب والشتم، فيجعل الخوارج هم سلف الوهابيين، فكان من إفكه أنه قال:

(وإن لهم أسوة في من سلف من الخوارج الحرورية، لعنهم الله، حيث كفروا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه السلام، وجميع المسلمين من أصحابه وأنصاره بتاتفاقات تشبهها أقوال هؤلاء الوهابية واستحلوا بذلك دماءهم وأموالهم.

ولو تأملت بصائر النظر في تاريخهم لوجدت الوهابية من يحذو حذوهم في العقائد ... ثم إنك لو أمعنت النظر لوجدت شيخ أولئك الخوارج من أهل نجد)<sup>(٢)</sup>.

ويزعم عثمان بن منصور أن نجد اليمامنة هي قرن الشيطان، فيقول: (وقد امتنع الرسول عليه عن الدعاء لها لما دعا للشام ولليمن والمدينة، لما علم بعلم الله ما يحدث فيها ومنها، وقال فيها «أولئك منها الزلازل والفتنة، ومنها ما يظهر قرن الشيطان»<sup>(٣)</sup>).

ويورد شيخ الكتب والبهتان أحمد دحلان، اتهامه لأنصار هذه الدعوة السلفية بفرية التحليق فيقول:

(وكانوا يأمرنون من اتبعهم أن يحلق رأسه، ولا يتربكونه يفارق مجلسهم إذا تبعهم، حتى يحلقوا رأسه، ولم يقع مثل ذلك قط من أحد من الفرق الضالة التي مضت قبلهم، فالحديث صريح فيهم، وكان السيد عبد الرحمن الأهدل مفتى زبيد يقول: لا يحتاج أحد تأليفاً للرد على ابن عبد الوهاب، بل يكفي من الرد عليه قوله عليه: «سيماهم التحليق» فإنه لم يفعله أحد من المبتدع عنهم)<sup>(٤)</sup>.

ويتهم الرافضي محمد حسن الموسوي الوهابيين بأنهم على نهج الخوارج. ثم يقوم كاذباً (أن الوهابية أصحاب الزلازل والفتنة بنص رسول الله عليه)<sup>(٥)</sup>.

ويدعى النبهاني أن نجد اليمامنة هي قرن الشيطان، وأنها من بلاد المشرق التي نَمَّها الرسول عليه، يقول النبهاني في رأيته الصغرى:

(١) المرجع السابق ق ٤٥.

(٢) «كشف النقاب عن عقائد بن عبد الوهاب»، ص ٧٧، ٧٨.

(٣) نقلأً عن «مباصح الظلام في الرد على من كذب على الشيخ الإمام»، ص ٢٣٤.

(٤) « الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٤٥.

(٥) «البراهين الجلية»، ص ٧١.

وأشار رسول الله للشرق نَمَهُ  
وَهُمْ أَهْلَهُ لَا غَرُوْ أَنْ اطْلَعَ الشَّرَا  
بِهِ يَطْلَعُ الشَّيْطَانُ يَنْطَحُ قَرْنَهُ  
رَؤُوسُ الْهَدَى وَاللَّهُ يَكْسِرُهُ كَسْرًا<sup>(١)</sup>

وقد حشد الدجوي في مجلته «الأزهر» إحدى عشرة صفة من صفات الخوارج،  
وحملها - ظلماً وبغيًا - على أنصار وأتباع دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه  
الله<sup>(٢)</sup>.

كما زعم الأفاسين، والكذاب اللثيم الرافضي «العاملي» أن الوهابيين يشبهون  
الخوارج من ثلاثة عشرة جهة<sup>(٣)</sup>.

ويورد العاملي الأحاديث التي في ذم المشرق، وذم نجد، ليحملها على نجد  
اليمامة<sup>(٤)</sup>. ثم يدافع عن موطنه - العراق -، فيقول نافياً أن تكون العراق هي نجد  
قرن الشيطان -.

(وما يحكى عن بعض الوهابيين من أن المراد من نجد هو العراق؛ لأنها أعلى  
من الحجاز والنجد في اللغة ما أشرف من الأرض، معلوم الفساد، فإن نجداً حيثما  
يطلق بلا قيد يراد به بلادهم التي لا تسمى عرفاً إلا بهذا الاسم قديماً وحديثاً..)<sup>(٥)</sup>.

ويأتي العاملي بزور آخر، حين يدعى أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب من عشيرة  
ذى الخويصرة التميمي، وذلك لأن كلاهما من بني تميم، يقول العاملي:

(ومن الأخبار المرجح ورودها في الوهابية قوله عليه عليه السلام في ذى الخويصرة التميمي  
أن من ضئضيء هذا فوما يقرأون القرآن ولا يجاوز حناجرهم .. فيكون المراد من  
ضئضئه أي من أصله وعشيرته، لا من نسله وعقبه؛ لأن عشيرة الرجل هي أصله

(١) «الرأنية الصغرى»، ص ٢٧.

(٢) انظر: «مجلة الأزهر» م، ٥، ص ٣٢٩.

وانظر: الرد مفصلاً في كتاب الفصل الخامس بين الوهابيين ومخالفتهم ص ١١٢.

(٣) انظر: كتابه «كشف الارتياب» ص ١١٤ - ١٢٦.

ومما يحسن نكره - هاهنا - ردًا على العاملي أن نسوق ما كتبه القصيمي حيث قال:  
(ومن العجب الذي لا ينقضي أن يزعم العاملي بأن الوهابية يشبهون الخوارج في الجمود والغباء، وقد  
ألف جماعة من انشيعة - قديماً - رسالة سموها «الشيعة والمعتار» وكان أحد مؤلفيها هذا الرجل - أي  
العاملي - وقد جاء في هذه الرسالة أن كربلاء أفضل من مكة لوجود آل النبي فيها، وفي الرسالة أيضاً  
أن زيارة آل البيت أفضل من الحج، فمن أغنى من هؤلاء وأجمل؟) عن كتاب «الصراع بين الإسلام  
والوثنية»، ٣٧٨/١.

(٤) انظر: «كشف الارتياب»، ص ١١٩، ١٢٠.

(٥) المرجع السابق، ص ١٢٠.

ومعده، وذو الخويصرة وابن عبد الوهاب من أصل واحد، من عشيرة واحدة فكلهما تعميقي<sup>(١)</sup>.

ويُدعي الزهاوي أن من أعلام نبوة محمد عليه السلام إخباره عن هؤلاء الخوارج، يقصد أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -<sup>(٢)</sup>.

ويزعم أحمد بن محمد الغماري أن دعوة الشيخ الإمام هي قرن الشيطان، فيقول: (ولما طلع قرن الشيطان بنجد في أواخر القرن الحادى عشر، وانتشرت فتنته، كانوا يحملون الأحاديث عليه وعلى أصحابه)<sup>(٣)</sup>.

ويردد أبو زهرة تلك الفريضة - دون تورع أو تثبت - فيقول عن أتباع هذه الدعوة بأنهم: (كانوا يشبهون الخوارج الذين كانوا يكفرون مرتكب الذنب)<sup>(٤)</sup>.

كما أن الشيعي محمد جواد مغنية يزعم أن الوهابية لا تختلف عن الخوارج في مسألة التكfir ...<sup>(٥)</sup>.

إن هذا الركام - من تلك الأكاذيب - الذي افتراء خصوم الدعوة السلفية ما يلبث أن يتلاشى ويزول، فيكون كرماد اشتدت به الريح في يوم عاصف، وذلك عندما نسوق ما سطّره بعض أتباع هذه الدعوة السلفية من الحجج الواضحة والأدلة الدامغة في دحض ذلك البهتان.

لقد كتب الخصوم على الشيخ الإمام حين زعموا أنه يكفر المسلمين بالذنوب، فإن الشيخ قد أوضح معنده في هذه المسألة، فقال في رسالته لأهل القصيم: (ولا أكفر أحداً من المسلمين بذنب، ولا أخرجه عن دائرة الإسلام)<sup>(٦)</sup>.

ومع أن الإمام الشوكاني - رحمه الله - في باديء الأمر لم تبلغه معلومات موثقة عن هذه الدعوة السلفية، إلا أنه لم يصدق تلك الدعاوى الكاذبة، فقال: (وبعض الناس يزعم أنه يعتقد اعتقاد الخوارج، وما أظن ذلك صحيحاً)<sup>(٧)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ١٢٣.

(٢) انظر: «النجر الصادق»، ص ٢٠.

(٣) نقلأً عن «إيضاح المحجة في الرد على صاحب طنجة» للشيخ حمود التويجري ص ١٣٢.

(٤) «تاريخ المذاهب الإسلامية» ١/ ٢٣٦.

(٥) انظر: «هذه هي الوهابية»، ص ٧٠.

(٦) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٥/ ١١.

(٧) «البدر الطالع» ٢/ ٦.

(وسئل الشيخ حمد بن ناصر بن معمر – رحمه الله –، فقال السائل: إنكم تكفرن بالمعاصي).

فأجاب: ليس هذا قولنا، بل هذا قول الغواصين يكفرون بالذنوب، ولم نكفر أحداً بعمل المعاصي، بل نكفر من فعل المكرفات كالشرك بالله بأن يعبد معه غيره، فيدعوه غير الله، أو يذبح له، أو يذمر له، أو يخافه، أو يرجوه، أو يتوكلا عليه، فإن هذه الأمور كلها عبادة لله بنص القرآن ... إلى آخر جوابه رحمه الله<sup>(١)</sup>.

ويفتدي الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب فريدة «التحلية» فيقول:

(وأما البحث عن حلق شعر الرأس، وأن بعض البوادي الذي يخلوا في ديننا قاتلوا من لم يحلق رأسه، وقتلوا بسبب الحلق خاصة، وأن من لم يحلق رأسه صار مرتدًا، والردة لا تكون إلا بإنكار ما علم بالضرورة من دين الإسلام، وأنواع الكفر والردة من الأقوال والأفعال معلومة عند أهل العلم، وليس عدم الحلق منها، بل ولم نقل أن الحلق مسنون فضلاً عن أن يكون واجباً، فضلاً عن أن يكون تركه ردة عن الإسلام.  
ونحن لم نأمر أحداً من النساء بقتال من لم يحلق رأسه بل نأمرهم بقتال من أشرك بالله، وأبى عن توحيد الله ...<sup>(٢)</sup>).

ويوضح الشيخ عبد العزيز بن حمد – سبط الشيخ الإمام – في جواب له، بعضاً من أحكام حلق شعر الرأس، ويدرك السبب في حلقه عندهم في بلاد نجد، فقال رحمه الله:  
(فالذي تدل على الأحاديث، النهي عن حلق بعض وترك بعض، فأما تركه كله فلا بأس به، إذا أكرمه الإنسان كما دلت عليه السنة النبوية. وأما حديث كلبي<sup>(٣)</sup> فهو يدل على الأمر بالحلاقة عند دخوله في الإسلام إن صح الحديث، ولا يدل على أن استمرار حلقه سنة، وأما تعزير من لم يحلق وأخذ ماله فلا يجوز وينهى فاعله عن ذلك؛ لأن ترك الحلاق ليس منهياً عنه، وإنما نهى عنهولي الأمر؛ لأن الحلاق هو العادة عندنا، ولا يترکه إلا السفهاء عندنا، فنهى عن ذلك نهي تنزيه لا نهي تحريم سداً للذرية؛ ولأن كفار زماننا لا يحلقون فصار في عدم الحلاق تشبيهاً بهم)<sup>(٤)</sup>.

(١) الدرر السننية، ٢٠٤/٨.

(٢) المرجع السابق، ١٧٥/٨.

(٣) لعله يقصد الحديث الذي أخرجه أبو داود، عن عثيم بن كلبي عن أبيه عن جده: أنه جاء إلى النبي ﷺ، فقال: قد أسلمت، فقال النبي ﷺ: «ألق عنك شعر الكفر» وقال عبد القادر الأرناؤوط عن هذا الحديث: وإننا ندعيه ضعيفاً. انظر: «جامع الأصول في أحاديث الرسول» لابن الأثير، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، نشر مكتبة الحلواني، سوريا، ١٣٩١هـ، ٣٣٨/٧، ٣٣٩.

(٤) «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٥٧٨/٤.

ويؤكد الشيخ عبد الرحمن بن حسن في رد شافي - على من احتاج بحديث نجد قرن الشيطان - أن الذم والمذح يقع على الحال لا على المحل، كما يذكر المراد بنجد قرن الشيطان، فقال رحمة الله:

(.. الذم إنما يقع في الحقيقة على الحال لا على المحل، والأحاديث التي وردت في ذم نجد كقوله عَلَيْهِ الْكَبَدُ: «اللهم بارك لنا في يمننا. اللهم بارك لنا في شامنا» الحديث .. قيل أنه أراد نجد العراق؛ لأن في بعض ألفاظه: نكر المشرق، والعراق شرقي المدينة، والواقع يشهد له، لا نجد الحجاز، نكره العلماء في شرح هذا الحديث، فقد جرى على العراق من الملاحم والقتن، ما لم يجر في نجد الحجاز، يعرف ذلك من له اطلاع على السير والتاريخ، كخروج الخوارج بها، وكمقتل الحسين، وفتنة ابن الأشعث، وفتنة المختار وقد ادعى النبوة ... وما جرى في ولاية الحجاج بن يوسف من القتال، وسفك الدماء وغير ذلك مما يطول عده.

وعلى كل حال فالذم إنما يكون في حال دون حال، ووقت دون وقت، بحسب حال الساكن؛ لأن الذم إنما يكون للحال دون المحل، وإن كانت الأماكن تتضاد. وقد تقع المداوللة فيها، فإن الله يداول بين خلقه، حتى في البقاء، ف محل المعصية في زمان قد يكون محل طاعة في زمن آخر، وبالعكس<sup>(١)</sup>.

ثم قال رحمة الله: (فلو ذم نجد بمسيمة بعد زواله، وزوال من يصدقه، لذم اليمن بخروج الأسود العنسي ودعواه النبوة ...، وما ضرّ المدينة سكني اليهود بها، وقد صارت مهاجر رسول الله عَلَيْهِ الْكَبَدُ وأصحابه، ومعقل الإسلام، وما ذمت مكة بتكتيب أهلها لرسول الله عَلَيْهِ الْكَبَدُ، وشدة عداوتهم له، بل هي أحب أرض الله إليه ..)<sup>(٢)</sup>.

ويذكر الشيخ عبد الرحمن بن حسن في الرد على عثمان بن منصور، الذي وصف أهل هذه الدعوة بأنهم خوارج، ونزل الأحاديث التي وردت في شأن الخوارج عليهم - في رده - أن أهل هذه الدعوة من أبعد الناس عن مشابهة الخوارج، يقول: (وما أهل هذه الدعوة الإسلامية التي أظهرها الله بنجد، وانتشرت واعترف بصحتها كثير من العلماء والعلماء، وأدحض الله حجة من نازعهم بالشهادة، فهم بحمد الله، يدعون إلى ما بعث الله به رسle من إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له ..)<sup>(٣)</sup>.

(١) «مجموعة الرسائل والسؤال»، ٤/٢٦٤.

(٢) المرجع السابق، ٤/٢٦٥.

(٣) « الدرر السنوية »، ٩/١٩٥.

. وانظر: جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن لما سئل عن الخوارج: «الدرر السنوية»، ٨/٢٠٤، ٢٠٥.

كما يبين الشيخ عبد الرحمن بن حسن - في موضع آخر - أن رأي أهل هذه الدعوة في الخوارج هو رأي الصحابة رضي الله عنهم<sup>(١)</sup>.

ويقرر الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن المراد بالشرق ونجد الذي ورد ذمه في الحديث، فقال:

(إن المراد بالشرق ونجد في هذا الحديث وأمثاله هو العراق؛ لأنه يحاذى المدينة من جهة الشرق، يوضحه أن في بعض طرق هذا الحديث: « وأشار إلى العراق»، قال الخطابي: نجد من جهة المشرق، ومن كان بالمدينة، كان نجده بادية الشام ونواحيها فهي مشرق أهل المدينة، وأصل نجد ما ارتفع من الأرض، وهو خلاف الغور فإنه ما انخفض منها، وقال الداودي: أن نجداً من ناحية العراق، ذكر هذا الحافظ ابن حجر، ويشهد له ما في مسلم عن ابن عمر قال: يا أهل العراق ما أسللكم عن الصغيرة وأركبكم للكبيرة، سمعت رسول الله ﷺ يقول: أن الفتنة تجيء من هنا، وأومني بيده إلى المشرق، فظهر أن هذا الحديث خاص لأهل العراق؛ لأن النبي ﷺ فسر المراد بالإشارة الحسية، وقد جاء صريحاً في «المعجم الكبير» للطبراني النص على أنها العراق. وقول ابن عمر وأهل اللغة وشهادة الحال كل هذا يعين المراد ..)<sup>(٢)</sup>.

ويشير الشيخ عبد اللطيف إلى فضل بنى تميم فيقول:

(وقد جاء في فضل بعض أهل نجد كتميم، ما رواه البخاري عن أبي هريرة رضي الله عنه أنه قال: أحب تميناً لثلاث سمعتهن من رسول الله ﷺ قوله لما جاءت صدقائهم هذه صدقات قومي، وقوله في الجارية التميمية: اعتقها فإنها من ولد إسماعيل، وقوله: هم أشد أمنتي على الدجال .. هذا في المناقب الخاصة، وأما العامة للعرب، فلا شك في عمومها لأهل نجد؛ لأنهم من صميم العرب، وما ورد في تحضير القبائل والشعوب أول وأصرح في الفضيلة مما ورد في البقاع والأماكن في الدلالة على فضل الساكن والقاطن).

(١) انظر: «الدرر السننية في الأجوية التجذبية»، ٢١٠/٩.

(٢) «منهج التأسيس والتقويس في الرد على ابن جرجيس»، ص ٦٢.

ولا يعني ذلك نم علماء العراق .. لما ورد من أحاديث في شأن بلادهم، يقول الشيخ عبد اللطيف في «مصباح الظلام»، ص ٢٣٦:

(ولا يقول مسلم بنم علماء العراق لما ورد فيها، وأكابر أهل الحديث وفقهاء الأمة أهل الجرح والتعديل أكثرهم من أهل العراق).

وانظر: «رسالة أكمل البيان في شرح حديث نجد قرن الشيطان»، ص ٤٣.

ومعلوم أن رؤساء عباد العقبور الداعين إلى دعائهم وعبادتها لهم حظ وافر مما يأتي به الدجال، وقد تصدى رجال من تميم، وأهل نجد للرد على دجاجلة عباد القبور الدعاة إلى تعظيمها مع الله، وهذا من أعلام نبوته عليه السلام، إن قلنا أنَّ «ال» في الدجال للجنس لا للعهد، وإن قلنا أنها للعهد كما هو الظاهر، فالرد على جنس الدجال توطئة وتمهيد لجهاده، ورد باطله فتأمله فإنه نفيس جدًا<sup>(١)</sup>.

ويجيب الشيخ عبد اللطيف على من عاب الشيخ الإمام بدار مسلمة، فيقول: (ولا يعيي شيخنا بدار مسلمة إلا من عاب أئمَّةَ الهدى ومصابيح الدجى بما سبق في بلادهم من الشرك والكفر المبين، وطرد هذا القول جرأةً على النبِّين وأكابر المؤمنين، وهذا المعتبر<sup>(٢)</sup> كعنز السوء يبحث عن حتفه بظلفه ولا يدرى). وقد قال بعض الأزهريين<sup>(٣)</sup>: مسلمة الكذاب من خير نجلكم. فقلت وفرعون اللعين رأس مصركم، فبهت، وأين كفر فرعون من كفر مسلمة لو كانوا يعلمون<sup>(٤)</sup>.

ويرد الشيخ عبد اللطيف على ابن منصور حين طعن في نجد اليمامة؛ لأنها - على حد زعمه - بلد نجدة الحروري والقرمطي، فيقول رحمة الله: (ثم كون نجدة الحروري والقرمطي من هذه البلاد، كلام كذب وزور على عادته، فإن نجدة ابنتي ببدعته ومرهقة بالعراق، وبها استقر وهي وطنها، وأيضاً فقد ثبت أنه تاب لما ناظره ابن عباس. والقرمطي بلاده القطيف والخط، وليس من حدود اليمامة، بل ولا من حدود نجد. ثم لو فرض أنه من نجد، ومن اليمامة ومن بلدة الشيخ أي ضرر في ذلك؟

وهل عاب الله ورسوله أحداً من المسلمين أو غيرهم ببلده ووطنه، وكونه فارسياً أو زنجياً أو مصرياً من بلاد فرعون، ومحل كفره وسلطته؟ وعكرمة بن أبي جهل

(١) المرجع السابق ص ٦١.

انظر: توضيح الشيخ عبد اللطيف حال الخوارج ثم حال عباد القبور - وكثير منهم خصوم للدعوة السلفية - وبيان حال الشيخ الإمام .. ثم قال: (ليعلم الواقع على ما تقرره حقيقة المذاهب وحاصل العقائد فيما وقعت فيه الخصومة): *« تاريخ نجد، للألوسي ص ٧٩ - ٨٧.*

(٢) أي عثمان بن منصور.

(٣) من المعلوم أنَّ الشيخ عبد اللطيف تلقى بعض العلوم من علماء مصر أثناء مغادرته مع أبيه للدرعية بعد سقوطها منفياً إلى مصر.

(٤) *« مصباح الظلام، ص ٢٣٧.*

من أفضل الصحابة، وأبوه فرعون هذه الأمة)<sup>(١)</sup>.

وقد تتبع الشيخ السهسواني في «صيانت الإنسان» الروايات في شأن نجد قرن الشيطان، وساق أقوال العلماء في ذلك، ومرادهم بـنجد هاهنا<sup>(٢)</sup>، ثم قال: (ولا يخفى عليك أن لفظاً من ألفاظ هذا الحديث، لا يقتضي أن كل من يولد في المشرق يكون مصداقاً لهذا الحديث ..

ومجرد وقوع الفتنة لا يستلزم ذم كل من يسكنه، بدليل ما رواه الشیخان عن أسماء ابن زيد قال: أشرف النبي ﷺ على أطم من آطام المدينة، فقال: هل ترون ما أرى؟ قالوا: لا قال: فإني لأرى الفتنة تقع من خلال بيتك كوقع المطر)<sup>(٣)</sup>.

ونكر المؤلف أحاديث أخرى، ثم قال:

(وهذه الأحاديث وغيرها مما ورد في هذا الباب دالة على وقوع الفتنة في المدينة النبوية، فلو كان وقوع الفتنة في موضع مستلزم ما لذم ساكنيه لزم ذم سكان المدينة كلهم أجمعين، وهذا لا يقول به أحد، على أن مكة والمدينة كانتا في زمن موضع الشرك والكفر، وأي فتنة أكبر منها، بل وما من بلدة أو قرية إلا وقد كانت في زمن أو ستصير في زمان موضع الفتنة، فكيف يجترئ مؤمن على ذم جميع مسلمي الدنيا؟ وإنما مناط ذم شخص معين كونه مصدراً للفتنة من الكفر والشرك والبدع)<sup>(٤)</sup>.

كما ساق السهسواني الروايات التي تثبت أن العراق هو المراد في أحاديث الفتنة في نجد، وأنه المشرق بالنسبة للمدينة المنورة<sup>(٥)</sup>.

ويقول السهسواني عن دعوى التحليق:

(وهذا كذب صريح وبهتان قبيح)<sup>(٦)</sup>.

ويقول علامة العراق محمود شكري الألوسي عن بلده العراق – والتي هي في الحقيقة نجد قرن الشيطان – :

(١) المرجع السابق ص ٢٩٥.

(٢) انظر: «صيانت الإنسان»، ص ٤٩٦ - ٤٩٩.

(٣) المرجع السابق ص ٤٩٩.

(٤) المرجع السابق ص ٥٠٠.

(٥) انظر: المرجع السابق ص ٥١٤.

(٦) المرجع السابق ص ٥٢٩.

وانظر: في المرجع السابق مانكرة المؤلف من شاء المصطفى ﷺ على أهل نجد وبنى تميم ص ١ - ٥٢٣.

(ولا بدع فبلاد العراق معدن كل محنة وبلية، ولم يزل أهل الإسلام منها في رزية بعد رزية، فأهل حرواء وما جرى منهم على الإسلام لا يخفى، وفتنة الجهمية الذين أخرجهم كثير من السلف من الإسلام إنما خرجت ونبغت بالعراق، والمعزلة وما قالوه للحسن البصري وتواتر النقل به ... إنما نبغوا وظهروا بالبصرة، ثم الرافضة والشيعة وما حصل فيهم من الغلو في أهل البيت، والقول الشنيع في الإمام علي، وسائر الأئمة ومبنة أكابر الصحابة ... كل هذا معروف مستفيض) <sup>(١)</sup>.

ويعلن الشيخ ابن سحمان براءتهم من الخوارج، فينشد هذه الأبيات:

ونبراً من دين الخوارج إذ غلوا  
بتكفيرهم بالذنب كل موحد  
وطنوه ديناً من سفاهة رأيهم وتشدده  
ومن كل دين خالق الحق والهدى وليس على نهج النبي محمد <sup>(٢)</sup>

ويرد ابن سحمان إفك الحداد حين وصف أهل نجد بأنهم من ذرية مسلمة الكذاب، ويؤكد أن العراق موطن الفتن؛ لأنها مشرق المدينة وليس اليمامة، يقول ابن سحمان:

(..) .. وأباء أصحاب رسول الله ﷺ وأسلافهم كانوا على جاهلية، وشرك، وعبادة للأصنام والأحجار وغيرها. ولا يتوجه عيب أحد منهم بأسلافه وقد يخرج الله من أصلاب المشركين، والكافر من هو من خواص أوليائه وأصفيائه ...) <sup>(٣)</sup>.

ويقول: (قد كان بلد الشيخ اليمامة، ولم تكن اليمامة مشرق المدينة، بل مشرق المدينة العراق ونواحيه، فاليمامة ليست مشرق المدينة، ولا هي وسط المشرق بين المدينة وال伊拉克، بل اليمامة شرق مكة المشرفة ..) <sup>(٤)</sup>.

ويبيّن عبد الكريم بن فخر الدين الهندي تحريف دحلان، ويرد عليه، ثم ينكر جواباً على دعوى التحليق، فيقول - حين ذكر دحلان أن نجد جزيرة العرب هي قرن الشيطان - :

( انظر كيف صنيعه وتحريفه كلام الرسول وتضييعه، مع أن شرائط الحديث يذكرون في ذيله قتل عثمان رضي الله عنه، وواقعة الجمل وصفين، وظهور الخوارج

(١) «غاية الأماني في الرد على النبهاني»، ١٤٨/٢ باختصار.  
وانظر: «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس»، ص ٥٢٧.

(٢) «الهديّة السنّيّة»، ص ١١٦.

(٣) «الأسنة الحداد في الرد على علوى الحداد»، ص ٨٧.

(٤) المرجع السابق ص ٩٧.

.. ونحو ذلك، ولم يعنوا مورده كما عين، مع أن حدوث الشيخ محمد بن عبد الوهاب خارج عن الموارد المذكورة فيما هنالك<sup>(١)</sup>.

ويقول عبد الكريم أيضاً:

(وأما ما ورد في الخوارج سيماهم التحقيق، فلا ينطبق على ما ادعاه فين ترك الشعر واللهمة سنة عند محمد بن عبد الوهاب وأتباعه، فإن كان صحيحاً يحمل أمره ذلك، فيمن كان جديداً بالإسلام كما قال رسول الله عليه السلام: «ألق عنك شعر الكفر»<sup>(٢)</sup>).<sup>(٣)</sup>

ويبيّن ناصر الدين الحجازي في «النفحة» المراد بالشرق وحده - أثناء رده على إفك الاسكندراني - فيقول:

(إن الشرق اسم عام نهاية مطلع الشمس، وقد ظهر منه فتن كثيرة كفتنة جنكيز خان، وهو لا ينبع من ذلك، واستطال الأمر، وقتل الألوف المؤلفة من المسلمين، مما الذي حملت على أن تخصه بأولئك المساكين الذين يضربون في الأرض، ليحصلوا قوتهم من حلال...)<sup>(٤)</sup>.

ويجيب الحجازي عن فرية التحقيق فيقول - رحمة الله -:

(وأما ما ذكرته عن التحقيق فذاك «كلام خرافات يا أم عمرو»<sup>(٥)</sup>).

وألف الشيخ حكيم محمد أشرف سنهـ - رحمة الله - رسالة مستقلة بعنوان «أكمل البيان في شرح حديث نجد قرن الشيطان»<sup>(٦)</sup>، جمع فيها روایات هذا الحديث، وذكر أقوال شرائح الحديث في بيان معناه، وكذا أقوال علماء اللغة، والجغرافيين، وأثبتت - على ضوئها - أن المراد بـنجد قرن الشيطان هي العراق، ونوجز بعض ما أورده وهو يقول - بعد أن ساق مرويات هذا الحديث -:

(مقصود الأحاديث أن البلاد الواقعة في جهة المشرق من المدينة المنورة، هي مبدأ الفتنة والفساد، ومركز الكفر والإلحاد، ومصدر الابتداع والضلالة، فانظروا في خريطة العرب بنظر الإمام، يظهر لكم أن الأرض الواقعة في شرق المدينة إنما

(١) «الحق المبين في الرد على اللهميية المبتدعين»، ص ٤٤.

(٢) رواه أبو داود، وضيقه عبد القادر الأرناؤوط - وقد تقدم -.

(٣) «الحق المبين»، ص ٤٥.

(٤) «النفحة على النفعة»، ص ٢٩.

(٥) المرجع السابق، ص ٣٢.

(٦) حق هذا الرسالة عبد القادر السندي، ط ١، حديث أكاديمي باكمستان، ١٤٠٢هـ.

هي أرض العراق فقط موضع الكوفة والبصرة وبغداد)<sup>(١)</sup>.

ويقول - في موضع آخر -:

(وأتفقت كلمة شرّاح الحديث وئمة اللغة ومهرة جغرافية العراب أن النجد ليس اسمًا لبلد مخصوص، ولا اسمًا لبلدة بعينها، بل يقال لكل قطعة من الأرض مرتفعة عما حواليها نجد ...).<sup>(٢)</sup>

وقد ردّ الشيخ حمود التويجري في كتابه «إيضاح المحجة» على فرية الغماري فكان من ردّه:

(أن الروايات الواردة في طلوع قرن الشيطان من المشرق كلها عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما، وقد صرّح في بعضها أن المراد بالشرق أرض العراق فيبطل بذلك كل ما يتعلق به الملاحدة على أهل الجزيرة العربية).<sup>(٣)</sup>

ولما زعم الغماري أن المراد بطلوع قرن الشيطان بنجد هو ظهور الشيخ أعقبه التويجري بردّ قال فيه:

(وهذا من البهتان والإثم المبين، لكونه وصفهم بصفة نعيمه لم ترد فيهم، وإنما وردت في غيرهم، وقد قال الله تعالى: «وَالَّذِينَ يُؤْذِنُونَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكتسَبُوا فَقَدْ احْتَلُوا بَهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا»<sup>(٤)</sup>. وقد شهد علماء الدين للشيخ بأنه أظهر توحيد الله، وجدد دينه، ودعا إليه، واعترفوا بعلمه وفضله وهدايته، وأنشوا عليه نظماً ونثراً).<sup>(٥)</sup>

ويقول العلامة ناصر الدين الألباني - معلقاً على حديث «اللهم بارك لنا في شامنا ...» بعد أن ساق طرقه ومروياته:

(فيستفاد من مجموع طرق الحديث أن المراد من نجد في روایة البخاري ليس هو الإقليم المعروفاليوم بهذا الاسم، وإنما هو العراق، وبذلك فسره الإمام الخطابي والحافظ ابن حجر العسقلاني ... وقد تحقق ما أتبأ به عليه السلام، فإن كثيراً من القنف الكبرى كان مصدرها العراق كالقتال بين سيدنا علي ومعاوية، وبين علي والخوارج، وبين علي وعائشة وغيرها مما هو منكر في كتب التاريخ. فالحديث

(١) ص ١٦، ١٧.

(٢) ص ٢١.

(٣) «إيضاح المحجة في الرد على صاحب طنجة»، ص ١٣٢، باختصار.

(٤) سورة الأحزاب: آية ٥٨.

(٥) «إيضاح المحجة»، ص ١٣٨.

من معجزاته عليه وآعلام نبوته ..<sup>(١)</sup>

وينفي د. عبد الباري عبد الباقي أن يكون الوهابيون خوارج، فيقول:  
(فلى عكس الخوارج، لم يتبرأ الوهابيون من عثمان وعلي رضي الله  
عنهم)<sup>(٢)</sup>.

ويحضر القصيمي فرية التحليق - شعار الخوارج كما يقولون .. -، وينفي أن تكون منطبقة على الوهابيين، فيقول:

(وهذا قول فاسد مزدود، وبيان ذلك أن حجته في هذا القول، هي أن النجذيبين  
فيهم من يحلقون رؤوسهم، وفاثم أن معنى سيمى القوم، أي علامتهم التي بها  
يتميزون عن غيرهم، وما به يعرفون ويختصون، وإذا كان الأمر مشتركاً بين الناس  
مشاعاً بين أصنافهم، فليس سيمى الطائفنة ولا علامة، وكذلك التحليق لا يمكن أن يكون  
سيمي لأحد اليوم؛ لأن التحليق أمر تفعله أمم كثيرة في أقطار كثيرة من الأقطار  
الإسلامية، فلا يمكن أن يكون سيمى النجذيبين يقيناً ..<sup>(٣)</sup>).

ويبطل القصيمي - دعوى الرافضي العاملي - أن الوهابيين خوارج فيقول:  
(أن الوهابيين يشهدون بحق وصدق أن هؤلاء الذين أكفرهم الخوارج كعلى  
وعثمان ومعاوية، ومن وافق هؤلاء الصحابة من الصحابة والتابعين من أفضل البشر،  
وأصدقهم ديناً، وإيماناً وسيرة وسريرة ..<sup>(٤)</sup>).

(١) محمود مهدي الاستانبولي، «الإمام محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب»، ص ٨٨ - ٩٠.

(٢) «الوهابيون الأوائل بعض الجوانب من التقييم المعاصر لهم»، تعریف د. سید رضوان علی (ضمن بحوث أسبوع الشيخ، غير منشور) ص ١٧.

(٣) «الصراع بين الإسلام والوثنية»، ٤٤٣/١، ٤٤٤، باختصار.

(٤) المرجع السابق ٤٧٠/١.

ويوضح القصيمي أن الشيعة شر من الخوارج من عدة أوجه (انظر: المرجع السابق ٤٧٧/١ - ٤٩٢)،  
كما يوضح أوجه الشبه بين الشيعة واليهود. (انظر: المرجع السابق ٤٩٢/١ - ٥٠٣).

ويرد القصيمي في كتابه «الفصل الحاسم بين الوهابيين ومختلفهم»، الصفات الشنيعة - من صفات  
الخوارج - التي أصفها الدجوبي بالوهابيين، ثم يثبت بالبراهين أن الدجوبي وأتباعه هم بهذه الصفات  
أحق وأولى. انظر: «الفصل الحاسم» ص ١١٢ - ١١٧.

وانظر: مقال د. محمد الشويعر في مجلة الاعتصام ٤٧، ع ٨، ٩ جمادى الأولى والآخرة ١٤٠٦هـ بعنوان:  
«لا علاقة بين الوهابية الرسمية وبين دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب السلفية»، حيث أن هناك طائفنة  
من الإباضية في المغرب يطلق عليها الوهابية نسبة إلى عبد الوهاب بن عبد الرحمن بن رستم وهذه  
الطائفنة قد وجدت قبل مولد الشيخ بعمرات السنين، فربما وقع اللبس عند قاصري الاطلاع فخلط بين  
الحركة الإباضية الخارجية وبين دعوة الشيخ الإمام السلفية.

## المبحث الثالث :

### شبهة أن الوهابيين أدخلوا في المكريات ما ليس فيها

نورد في هذا المبحث ما كتبه بعض الخصوم من مخالفات واعتراضات لما قرره علماء الدعوة السلفية، فقد خالف هؤلاء الخصوم، وادعوا أن الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب وأنصار دعوته قد أدخلوا في نوافض الإسلام ما ليس منها، وادعوا أيضاً - أن تلك المكريات التي يؤكد الشيخ محمد بن عبد الوهاب أنها تخرج عن دائرة الإسلام أنها ليست - في الحقيقة عندهم - مكريات، بل هي دون ذلك ...

ولو تتبعنا أقوال الخصوم في هذا المقام، لطال بنا الحديث وامتد دون حدٍ أو حصر .. ولكن - ومن خلال التأمل في تلك الأقوال والنقول عنهم - لاحظت أن السبب الرئيس لهذا الخلاف، هو الاختلاف في حد الكفر المخرج عن دين الإسلام بين أئمة الدعوة السلفية، وبين هؤلاء الخصوم، فقد قرر أئمة الدعوة نوافض الإسلام وبينوا وميزوا حد الكفر الأكبر من الأصغر، كما جاء هذا التقرير والبيان في نصوص القرآن ونصوص السنة النبوية، وأثار السلف الصالح، أما أولئك المخالفين - من الخصوم - فقد خالفوا سبيل المؤمنين، فلم يدركوا حد الكفر ..، ولم يعرفوا معنى الكفر المخرج من الملة، لذا فإنهم قد حصرروا الكفر في حدود ضيقة جداً، فأخرجوا كثيراً من المكريات - مما جاءت الآلة والبراهين على إثبات أنها من المكريات -، وجعلوها غير داخلة في نوافض الإسلام.

ولقد وقع الخصوم في اللبس والقصور لحقيقة الكفر، بسبب جهلهم بحقيقة التوحيد، فلما لم يتصوروا حقيقة التوحيد تصوراً تاماً، ولم يفهموا حقيقة التوحيد فيما سليماً، وجهلوا بعض خصائص التوحيد، أدى بهم ذلك إلى التصور المبتور، والجهل بمعرفة ما ينافي حقيقة التوحيد - إضافة إلى اثر العوائد المألوفة والتقليد الأعمى -، ومن ثم جهلوا بعض أوصاف الكفر، فوقعوا - أي الخصوم - في بعض المكريات، وأوقفوا العامة في أذران الشرك ونجاسته<sup>(١)</sup>، ثم أنكر الخصوم على من أدرك الحق في ذلك، وخالف هؤلاء الأدعياء في تصور حقيقة التوحيد، وحقيقة ما ينافيشه.

إن التصور الناقص المبتور لحقيقة التوحيد - عند الخصوم - هو أنهم يعتقدون أن التوحيد - الذي يجب على كل مكلف - هو توحيد الربوبية فقط، فمن أقر بأن الله

(١) سبق الإشارة إلى هذا الكلام.

هو الخالق الرازق المدبر المحيي المميت .. ونحوها من صفات الربوبية، فهو الموحد، وتصوروا - جهلاً وتقليداً - أن معنى شهادة لا إله إلا الله هو إثبات أن الله هو الخالق وال قادر على الاختراع، وجهلو - أو تجاهلو - أن معنى «الإله» بإجماع أهل اللغة وعلماء التفسير والفقهاء هو المعبود، فيكون المراد بكلمة الشهادة: لا معبود بحق إلا الله، أي صرف جميع أنواع العبادات لله وحده، وإثباتها له وحده - سبحانه، ونفيها عما سواه عزّ وجلّ<sup>(١)</sup>.

وكأن هؤلاء الأدعية لا يعلمون أن المصطفى ﷺ قد قاتل مشركي العرب مع إقرارهم بتوحيد الربوبية؛ لأنهم قد أنكروا توحيد العبادة ولم يعترفوا، ولم يقرروا بأن الله وحده هو المستحق للعبادة بجميع أنواعها فلا تصرف لمعبوداتهم من الأحجار والأوثان والطواحيت.

ومما يدل على أن المشركين الذين قاتلهم رسول الله ﷺ كانوا مقيرين بأن الله هو الخالق الرازق المحيي المميت المدبر .. ونحوها من أفعال الرب سبحانه، ولم يدخلهم ذلك في دين الإسلام قوله تعالى:

﴿فَقُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ، وَمَنْ يَخْرُجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ، وَيَخْرُجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيِّ، وَمَنْ يَدْبِرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقْلَ أَفْلَاقَ تَقْنُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

وهذا التوحيد الذي أقر به مشركون العرب ولم يدخلهم في الإسلام هو الغاية عند هؤلاء الخصوم.

وسنورد نماذج من أقوالهم - من كتبهم - توضح ما ذكرناه آنفًا، وتبين أن توحيد الربوبية هو مقصودهم، وأن مخالفة ومناقضة هذا التوحيد هي الكفر - فقط -، ولو وقع أحدهم في بعض أنواع المكريات - المخرجة عن دين الإسلام - كمن ذبح لغير الله أو نذر لغير الله، أو استغاثة ودعا المخلوقين - فيما لا يقدر عليه إلا الله -، فإنه لا يعتبر بفعلها مرتدًا، مadam أنه يعتقد أن المؤثر في هذا الكون هو الله وحده ...

ثم نورد نماذج أخرى من أقوالهم في تجويز تلك المكريات - أو جعلها معاishi دون الكفر المخرج عن الملة - مثل الذبح لغير الله والنذر لغير الله والدعاء والاستغاثة بغير الله، وإنكارهم على أئمة الدعوة خلاف ذلك. وعقب ذلك، ذكر الرد والبيان من كلام الأئمة الأعلام أتباع هذه الدعوة السلفية على تلك الدعوى.

(١) انظر: بيان ذلك في «مجموعة التوحيد النجدية»، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٧٥هـ، ص ٣٩٦، ٣٩٨.

(٢) سورة يونس: آية ٣١.

يقرر ابن عفالق معنى التوحيد - عندهم - فيقول:

(التوحيد إفراد القديم من المحدث، وإفراده بالربوبية والوحدانية، ومبيانته تعالى لجميع مخلوقاته ...) <sup>(١)</sup>.

وينكر القباني إقرار المشركين الأولين بتوحيد الربوبية، لكي يدافع عن مشركي زمانه منن يستغيث بغير الله - فيما لا يقدر عليه إلا الله - فيقول:

(فهل سمعت عن أحد من المستغيثين أنه يعتقد في الرسول ﷺ، أو في الولي المستغاث به أنه إله مع الله تعالى يضر وينفع، ويشفع بذاته كما يعتقد المشركون فيمن عبوده ...) <sup>(٢)</sup>.

ويدعى محمد بن عبد المجيد نفس الدعوى السابقة، وأن مشركي العرب لم يقرروا ربوبية الله، فيقول:

(إنما كفر أهل الجاهلية بعبادة الأصنام لتصنمها اعتقادهم ثبوت شيء من صفات الربوبية لها ... - ثم يقول - ومن هذه الحيثية شركهم وكفرهم؛ لأن صفاته تعالى تحب لها الوحدانية بمعنى عدم وجود نظير لها إلا قائم بذاته تعالى ولا بذات أخرى) <sup>(٣)</sup>.

فإذا كان مشركو العرب منكرين لشيء من صفات الربوبية - على حد زعمه - (فأين هذا من يستغيث من المسلمين ببني أو ولی معتقداً أنه لا يملك نفعاً ولا ضراً) <sup>(٤)</sup>.

ويدافع «الحداد» عن أتباعه - من عباد القبور - فيقول:

(.. هؤلاء مهما عظموا الأنبياء والأولياء فإنهم لا يعتقدون فيهم ما يعتقدون في جناب الحق تبارك وتعالى من الخلق الحقيقي التام العام، وإنما يعتقدون الوجاهة لهم عند الله في أمر جزئي، وينسبونه لهم مجازاً، ويعتقدون أن الأصل والفعل لله سبحانه) <sup>(٥)</sup>.

ويقرر «دخلان» أن الشرك هو اعتقاد التأثير لغير الله، وليس هناك مسلم يعتقد التأثير لغير الله، فيقول:

(١) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر، ق ٦٥.

(٢) «فصل الخطاب في رد ضلالات ابن عبد الوهاب»، ق ٦١.

(٣) «الرد على بعض المبدعة من الطائفة الوهابية»، ص ١١ باختصار.

(٤) المرجع السابق، ص ١٥، ١٦ باختصار.

(٥) «المصباح الأنام»، ص ٥.

(فالذي يقع في الإشراك هو اعتقاد ألوهية غير الله سبحانه، أو اعتقاد التأثير لغير الله<sup>(١)</sup>).

ثم يقول: (ولا يعتقد أحد من المسلمين ألوهية غير الله تعالى، ولا تأثير أحد سوى الله تعالى ..)<sup>(٢)</sup>.

ويؤكد «الزهاوي» أن المشركين الأولين كانوا يعتقدون لأنصامهم أنها تنفع وتضر بذواتها فيقول: (إن المشركين إنما كفروا بسبب اعتقادهم في الملائكة والأنبياء والأولياء أنهم آلهة مع الله يضرون وينفعون بذواتهم)<sup>(٣)</sup>.

ويحاول «العاملي» أن يثبت - بلا دليل - أن مشركي العرب ينكرون ربوبية الله، وأن يرد على ما فقره الشيخ الإمام - بالأدلة والبراهين في رسالته: «كشف الشبهات»، و«أربع قواعد» - بأن مشركي العرب معتدون بربوبيه الله، فيقول - في دفاع هزيل عن أتباعه المشركين لهؤلاء المشركين في الإقرار بتوحيد الربوبية فقط -: (لا شيء يدلنا على أنهم - أي مشركي العرب - لا يعتقدون في الأنصام والأوثان ومعبداتهم. أنه لا تأثير لها في الكون، وأن التأثير وحده لله تعالى وهي شافعة فقط، إذ يجوز أن يعتقدوا أن لها تأثير بنفسها بغير ما في الآيات المستشهد بها، فتشفي المرض وتكشف الضر ..)<sup>(٤)</sup>.

ويقرر الشطي أن الشرك الأكبر هو - فقط -: (عبادة الأوثان والأصنام)<sup>(٥)</sup>، وينكر حكاية لجده، فقال:

(ومرة دخل جدي جامعبني أمية في الشام، فسمع عجوزاً يقول:  
يا سيدى يحيى عاف لي بنتى، فوجد هذا اللفظ بظاهره مشكلاً، وغير لائق بالأدب  
الإلهي، فأمرها بالمعروف، وقال لها: يا أختى قولى بجاه سيدى يحيى عاف لي بنتى،  
قالت له: أعرف أعرف، ولكن هو أقرب منى إلى الله تعالى، فأفصحت عن صحة  
عقيدتها من أن الفعال هو الله تعالى، وإنما صدر هذا القول منها على وجه التوسل  
والتوسط إلى الله تعالى، بحصول مطلوبها منه ..)<sup>(٦)</sup>.

(١) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٣٣.

(٢) المرجع السابق، ص ٣٤.

(٣) «الفهر الصادق في الرد على منكري التوسل والكرامات والخوارق»، ص ٥١ باختصار.

(٤) «كشف الارتباط»، ص ١٧٠، ١٧١، باختصار.

(٥) «النقول الشرعية»، ص ١٠٠.

(٦) المرجع السابق، ص ١٠٢.

ويبرأ الرافضي محمد حسين طائفته الرافضة، ومن سار على نهج ضلالهم من عباد القبور، ويعلن براءتهم من شرك الربوبية فيقول:

فهل تحس أن أحداً من زوار القبور يقصد أن القبر الذي يطوف حوله، أو صاحب الملحود فيه هو صانعه وخالقه، أو أنه يقول للغير أو لمن فيه: يا خالقي ويا رازقى ويا معبودي .. كلاً ثم كلاً .. ما أحسب أن أحداً يخطر على باله شيء من تلك المعاني ..<sup>(١)</sup>.

ويسد محمد الطاهر باب الردة، ويلغى نوافض الإسلام حين يهذى فيقول:

(إذا وجد في كلام المسلمين إسناد شيء لغير الله يجب حمله على المجاز العقلي، ولا سبيل لتكبير أحد من المسلمين .. فإذا قال العامي من المسلمين: نفعني النبي ﷺ أو الصحابي أو الولي، فإنما هو يريد الإسناد المجازي، والقرينة على ذلك أنه مسلم موحد لا يعتقد التأثير إلا لله وحده لا لغيره).<sup>(٢)</sup>.

بناءً - على النقول السابقة لهؤلاء الخصوم - فليس النجح لغير الله شركاً، وليس النذر لغير الله شركاً، وليس الاستغاثة بالأموات شركاً، كل ذلك ليس شركاً يخرج عن دائرة الإسلام، مادام أن مرتکبها يعتقد أن الله هو الفاعل وأنه المؤثر وحده .. هكذا فهم هؤلاء البشر وإليك أقوالهم - من كتبهم - التي ثبتت ذلك، وتستنكر - وبشدة - على من خالفهم في ضلالتهم وانحرافاتهم.

يقول ابن عفالق - نافياً أن يكون النجح والنذر لغير الله شركاً -:

(فاجتمعت الأمة على أن النجح والنذر لغير الله حرام، ومن فعلها فهو عاص لله ورسوله .. والذي منع العلماء من تكبيرهم أنهم لم يفعلوا ذلك باعتقاد أنها أنداد الله).<sup>(٣)</sup>.

ويشنع ابن سحيم على الشيخ الإمام، لأنه كفر من نجح لغير الله، يقول ابن سحيم:

(ومنها أنه يقطع بكفر الذي ينجح الذبيحة ويسمى عليها، و يجعلها الله، لكن يدخل مع ذلك دفع شر الجن ويقول ذلك كفر واللحم حرام ..<sup>(٤)</sup>).

ويستنكر سليمان بن عبد الوهاب تكبير من نجح أو نذر لغير الله، ويستغرب من

(١) رسالة نقض فتاوى الوهابية، ص ٢٧ - ٣٠ باختصار.

(٢) قوة الدفاع والهجوم، ص ١٦، ١٧.

(٣) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر، ق ٦٠.

(٤) نقلأ عن: أحمد القباني، فصل الخطاب، ق ٢١١.

تكفير من دعا غير الله فيقول:

(من أين لكم أن المسلم الذي يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله إذا دعا غائباً، أو ميتاً أو نذراً له، أو ذبح لغير الله، أن هذا هو الشرك الأكبر الذي من فعله حبط عمله وحل ماله ودمه) <sup>(١)</sup>.

ويقول سليمان: (لم يقل أهل العلم من طلب من غير الله فهو مرتد ولم يقولوا من ذبح لغير الله فهو مرتد ..) <sup>(٢)</sup>.

ويجوز محمد بن محمد القادري الاستغاثة بغير الله مادام أن المستغاث بغير الله، لا يعتقد أن غير الله هو الموجد، وأنه لا تأثير إلا الله وحده يقول القادري: (قول يا سيدي أحمد أو شيخ فلان ليس من الإشراك؛ لأن القصد التوسل والاستغاثة .. ولا يشك في مسلم أنه يعتقد في سيدي أحمد أو غيره من الأولياء أن له إيجاد شيء من قضاء مصلحة أو غيرها إلا بإرادة الله وقدرته ..) <sup>(٣)</sup>.

ويعتبر الحداد أن منع النذر للأولياء من مفتريات الشيخ، فيقول الحداد: (وما نص النجدي بمنع النذر مطلقاً للأكابر، فمن افتراه على كتب الشريعة وجهله المركب) <sup>(٤)</sup>.

ويقول محسن بن عبد الكري姆 في «لحفات الوجد» أثناء مدحه لأحد خصوم الشيخ: (وألزمهم بعد ذلك أن الشرك في الدعاء ليس بشرك أكبر، فلا يخرج به فاعله من دائرة الإسلام بعد تحقيق دخوله فيه) <sup>(٥)</sup>.

وألف عبد الله بن حسين بلفقيه العلوى رسالة في الرد على أئمة الدعوة .. في هذه المسألة، لكي يثبت أن دعاء غير الله ليس شركاً أكبر <sup>(٦)</sup>.

كما أن داود بن جرجيس يزعم أن دعاء الأموات والغائبين والذبح والنذر لغير الله ليس بشرك <sup>(٧)</sup>.

(١) «الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية»، ص.٦.

(٢) المرجع السابق، ص.٧.

(٣) رسالة في الرد على الوهابية، ق.٦، ٧.

(٤) «مصباح الأنام»، ص.٤٤.

(٥) ق.٨٨.

(٦) انظر: رسالته في الرد على الوهابية، صورة خطية من معهد المخطوطات بالكويت، ١٣ق.

(٧) انظر: مقدمة «تأسيس التقديس» للشيخ عبد الله أبي بطين ص.٢.

ويحتاج جعفر النجفي على جواز الذبح لغير الله بأن (أهل الإسلام من قديم الأيام يذبحون للأنبياء والأولياء ..<sup>(١)</sup>).

ويدعى الرافضي العاملی جواز الاستغاثة بغير الله، فيقول:

(لو قال في دعائه واستغاثته بغير الله: أقض ديني، أو أشف مريضي أو انصرني على عدوی، فليس منه مانع ولا محظوظ، فضلاً عما يوجب الإشراك والتکفير، للعلم بحال المسلم الموحد المعتقد أن من عدا الله تعالى لا يملك لنفسه أو لغيره نفعاً ولا ضراً<sup>(٢)</sup>).

ويستنكر الشطي أن تكون الاستغاثة بغير الله شركاً - كما هو عليه أئمة الدعوة السلفية -، فيقول حاكياً معتقد الوهابيين في ذلك:

(فإنهم يصرحون بأن من يستغث بالرسول عليه السلام، أو غيره، في حاجة من حوالجه، أو يطلب منه أو يناديه في مطالبه ومقاصده، ولو ببا رسول الله، أو اعتقاد علىنبي أو ولد ميت وجعله واسطة بينه وبين الله في حوالجه فهو مشرك حلال الدم والمال ...<sup>(٣)</sup>).

ويأتي محمد بن علوي المالكي - في ذيل تلك القافلة المتعثرة - فيدعى: (أنه لا يکفر المستغث إلا إذا اعتقاد الخلق والإيجاد لغير الله)<sup>(٤)</sup>.

لكي نجيب على تلك الشبهة، ونزيل اعتراض الخصوم، فإننا نذكر ابتداء - بما قررناه من قبل - أن الخصوم قصرت تصوراتهم عن إدراك حقيقة التوحيد فجعلوا توحيد الربوبية هو غاية التوحيد، وأنه الواجب على المكّلّف .. ومن ثم قصرت تصوراتهم لحقيقة الشرك - الذي ينافي التوحيد -، فحصروا الشرك في الربوبية كمن يعتقد أن الخلق والإيجاد لغير الله، أو النفع والضر لغيره سبحانه ...

أما علماء هذه الدعوة وأتباعها فقد تصوروا تصوراً تاماً وفهموا فهماً شاملأ لكل من حقيقة التوحيد، وحقيقة الشرك.

ومن المناسب - إذن - أن نذكر حد الشرك الأكبر وتفسيره الذي يجمع أنواعه وأفراده - كما فرر بعض علماء الدعوة .. - وهو:

(١) «منهج الرشاد لمن أراد السداد»، ص ٣٠.

(٢) «كشف الارتياب»، ص ٢٧٤.

(٣) «النقول الشرعية»، ص ١٠١.

(٤) «مفاهيم يجب أن تصحح»، ط ١، دار الإنسان، القاهرة، ١٤٠٥ هـ، ص ١٥.

(أن يصرف العبد نوعاً أو فرداً من أفراد العبادة لغير الله .. فكل اعتقاد أو قول أو عمل ثبت أنه مأمور به من الشارع، فصرفه لله وحده توحيد وإيمان وإخلاص، وصرفه لغيره شرك وكفر) <sup>(١)</sup>.

فمثلاً أمر الله بالذبح له، وإخلاص ذلك لوجهه، كما هي صريحة بذلك النصوص القرآنية في الصلاة، فقد فرن الله الذبح بالصلاحة في عدة مواضع من كتابه، وإذا ثبت أن الذبح لله من أجل العبادات وأكبر الطاعات، فالذبح لغير الله شرك أكبر مخرج عن دائرة الإسلام <sup>(٢)</sup>.

وكذلك النذر عبادة، مدح الله الموفين به، وأمر النبي ﷺ بالوفاء بنذر الطاعة، وأمر سبحانه بالاستغاثة به في كل شدة ومشقة، فهو إخلاصها إيمان وتوحيد وصرفها لغير الله شرك وتتدد <sup>(٣)</sup>.

وأما دعوى الخصوم أن مشركي العرب يعتقدون النفع والضر لأصنامهم، فنصوص القرآن الكريم ترد تلك الدعوى الخطأة - كما ذكرنا بعضها من قبل - ويكفي من ذلك قوله تعالى: ﴿قُلْ لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ . سيقولون الله قل أفلأ تذكرون . قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم . سيقولون الله قل أفلأ تتقون . قل من بيده ملکوت كل شيء وهو يجبر ولا يجار عليه إن كنتم تعلمون سيقولون الله قل فأنى سحرؤن <sup>(٤)</sup>.

فهؤلاء الذين قاتلهم الرسول ﷺ مقررون بأنه لا ينفع ولا يضر إلا الله وحده، ومقررون أن معبداتهم - سواء كان أصناماً أو أولياء - لا تدبر ولا تخلق شيئاً، وأن النفع والضر من عند الله ..

وبهذا يتضح بطلان اعتقاد هؤلاء الجهال - من عباد القبور - من ينبع للأولياء أو ينذر لهم القرابين أو يستغيث بالموتى، ويظن أنه مسلم بمجرد اعتقاده أن الله هو المؤثر المنصرف، فإن هذه طريقة مشركي العرب سواء <sup>(٥)</sup>.

(١) عبد الرحمن بن ناصر السعدي، «القول السديد في مقاصد التوحيد»، مكتبة المعارف، الرياض، ص ٤٣.

(٢) انظر: المرجع السابق، ص ٤٢ = بتصريف يسير.

(٣) انظر: المرجع السابق، ص ٤٧ ، ٤٨.

(٤) سورة المؤمنون: آيات ٨٤ - ٨٩.

(٥) انظر: للرد على اعترافات الخصوم التي يتوصلون بها إلى الشرك ونقض التوحيد ما كتبه الشيخ الإمام في رسالته النفيّة «كشف الشبهات».

وانظر: كذلك ما كتبه الدكتور صالح العبود في رسالته «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، ٥٩١/٢ - ٦٠٢.

ولبيان أن دعاء غير الله والاستغاثة بالأولياء ونحوهم، وكذا الذبح لغير الله، والنذر لغيره عزّ وجّل ... أن هذه - كلها - من أنواع الشرك الأكبر الذي يخرج عن دائرة الإسلام، فإننا نذكر بعض ما كتبه أئمّة الدعوة في هذا الشأن ردًا على شبهة أولئك الخصوم.

يورد الشيخ محمد بن عبد الوهاب الجواب الشافي على شبهة ابن سحيم حين ظن أن النذر لغير الله حرام ليس بشرك، فقال الشيخ مجيباً على ذلك ومخاطباً ابن سحيم: (فدليلك قوله أن النذر لغير الله حرام بالإجماع فاستدللت بقولهم حرام على أنه ليس بشرك، فإن كان هذا قدر عقلك فكيف تدعى المعرفة؟ يا وليك ما تصنع بقول الله تعالى: ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حِرْمَ رَبِّكُمْ عَلَيْكُمْ أَنْ لَا تَشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً وَبِالْوَالِدِينَ إِحْسَانَاهُ﴾<sup>(١)</sup>). فهذا يدل على أن الشرك حرام ليس بـكفر يا هذا الجاهل الجهل المركب، ما تصنع بقول الله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا حِرْمَ رَبِّي الْفَوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ﴾<sup>(٢)</sup> إلى قوله: ﴿وَأَنْ تَشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يَنْزِلْ بِهِ سُلْطَانَاهُ﴾<sup>(٣)</sup>، هل يدل هذا التحرير على أنه لا يكفر صاحبه؟ يا وليك في أي كتاب وجدته إذا قيل لك هذا حرام، أنه ليس بـكفر، فقولك أن ظاهر كلامهم أنه ليس بـكفر، كذب وافتراء على أهل العلم، بل يقال ذكر أنه حرام، وأما كونه كفر فيحتاج إلى دليل آخر، والدليل عليه أنه مصرح في «الإقناع» أن النذر عبادة، ومعلوم أن لا إله إلا الله معناها لا يعبد إلا الله، فإذا كان النذر عبادة وجعلتها لغيره كيف لا يكون شركاً<sup>(٤)</sup>.

ويورد الشيخ الإمام قاعدة مهمة أثناء جوابه على من ادعى أن الذبح للجنة منهى عنه فهو معصية وليس ردة .. يقول الشيخ:

( قوله: الذبح للجنة منهى عنه، فأعرّف قاعدة أهملها أهل زمانك، وهي أن لفظ «التحريم» و«الكراءه» وقوله «لا ينبغي» ألفاظ عامة تستعمل في المكفرات، والمحرمات التي هي دون الكفر، وفي كراهة التنزيه التي هي دون الحرام، مثل استعمالها في المكفرات: قوله لا إله إلا الذي لا تنبغي العبادة إلا له. وقوله «وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولداه»<sup>(٥)</sup> ولفظ التحرير مثل قوله تعالى: ﴿قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حِرْمَ رَبِّكُمْ عَلَيْكُمْ

(١) سورة الأنعام: آية ١٥١.

(٢) سورة الأعراف: آية ٣٣.

(٣) سورة الأعراف: آية ٣٣.

(٤) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٢٢٩/٥.

(٥) سورة مرثية: آية ٩٢.

ألا تشركوا به شيئاً<sup>(١)</sup>، وكلام العلماء لا ينحصر في قولهم «يحرم كذا» لما صرحوا في مواضع أخرى أنه كفر، وقولهم «يكره» كقوله تعالى: «وَقَضَى رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَيْاهُ<sup>(٢)</sup> إِلَى قَوْلِهِ: «كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئَهُ عِنْدَ رَبِّكَ مُكَرَّهًا<sup>(٣)</sup> وأَمَّا كَلَامُ الْإِمَامِ أَحْمَدَ فِي قَوْلِهِ: «أَكْرَهَ كَذَّا» فَهُوَ عِنْدَ أَصْحَابِهِ عَلَى التَّحْرِيمِ، إِذَا فَهَمْتَ هَذَا، فَهُمْ صَرَحُوا أَنَّ الذِّبْحَ لِلْجِنِّ رَدَّةٌ تَخْرُجُ وَقَالُوا: الْذِبْحَ حَرَامٌ وَلَوْ سُمِّيَ عَلَيْهَا..<sup>(٤)</sup>.

ويقرر الشيخ حمد بن ناصر بن معاشر حكم الاستغاثة بغير الله فيقول:

(وَنَحْنُ نَعْلَمُ بِالْفَضْرُورَةِ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يُشْرِعْ لِأَمْتَهِ أَنْ يَدْعُوا أَحَدًا مِّنَ الْأَمْوَاتِ لَا الْأَنْبِيَاءِ وَلَا الصَّالِحِينَ وَلَا غَيْرَهُمْ، لَا بِلْفَظِ الْاسْتَغْاثَةِ، وَلَا بِغَيْرِهَا، بَلْ نَعْلَمُ أَنَّهُ نَهَى عَنْ كُلِّ هَذِهِ الْأَمْوَارِ، وَأَنَّ ذَلِكَ مِنَ الشَّرُكَ الْأَكْبَرِ الَّذِي حَرَمَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: «وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا<sup>(٥)</sup>. «فَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا أَخْرَى فَتَكُونُ مِنَ الْمَعْذَبَيْنِ<sup>(٦)</sup> ..<sup>(٧)</sup> ..<sup>(٨)</sup>.

ثم يقول: (فَكُلُّ مَنْ دَعَا مِنْ أَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ أَوْ دَعَا الْمَلَائِكَةَ أَوِ الْجِنِّ، فَقَدْ دَعَا مَنْ لَا يَعْيَثُهُ، وَلَا يَمْلِكُ كَشْفَ الضُّرِّ عَنْهُ، وَلَا تَحْوِيلَهُ<sup>(٩)</sup>).

ويبيّن الشيخ حمد بن ناصر بن معاشر - رحمه الله - نوعي دعاء غير الله، ثم يرد على بعض الاعتراضات التي أوردها بعض الخصوم، لكي يحيزوا دعاء غير الله ويسخرون أنه ليس بـكفر، فكان مما قاله:

(اعلم أن دعاء غير الله وسؤاله نوعان، أحدهما: سؤال الحي الحاضر ما يقدر عليه مثل سؤاله أن يدعوه له، أو ينصره، أو يعينه، فهذا جائز كما كان الصحابة يستشفعون بالنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حياته، فيشفع لهم، ويسألونه الدعاء فيدعوه لهم.

النوع الثاني: سؤال الميت والغائب وغيرهما ما لا يقدر عليه إلا الله مثل سؤال قضاء الحاجات وتفریج الكربات، وهذا من المحرمات المنكرة باتفاق أئمة المسلمين

(١) سورة الأنعام: آية ١٥١.

(٢) سورة الإسراء: آية ٢٣.

(٣) سورة الإسراء: آية ٣٨.

(٤) «مجموعـة مؤلفـات الشـيخ» ٦٦/٣.

(٥) سورة الجن: آية ١٨.

(٦) سورة الشـعراـء: آية ٢١٣.

(٧) «الهـديـة السـنـيـة» ص ٥٤.

(٨) المرجـع السـابـق ص ٥٥.

.. وهذا مما يعلم بالاضطرار أنه ليس من دين الإسلام<sup>(١)</sup>.

وقال أيضاً:

(فقول القائل: أن إطلاق الكفر بدعاء غير الله غير مسلم لوجوه: الوجه الأول: عدم النص الصريح على ذلك بخصوصه. كلام باطل بل النصوص صريحة في كفر من دعا غير الله، وجعل الله ندأ من خلقه يدعوه كما يدعو الله ويرجوه كما يرجو الله، ويتوكل عليه في أموره كلها.

قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَعْدُلُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.

ويقول - في موضع آخر - :

(وأيضاً فإن كثيراً من المسائل التي ذكرها العلماء في مسائل الردة والكفر وانعقد عليها الإجماع، لم يرد فيها نصوص صريحة بتسميتها كفراً، وإنما يستنبطها العلماء من عمومات النصوص ..)<sup>(٤)</sup>.

ثم يقول الشيخ حمد بن ناصر بن معمر - في رد اعتراض آخر - :

(وأما قوله الثاني إن نظر فيه من حيثية القول فهو كالحلف بغير الله وقد ورد أنه شرك وكفر ثم أولوه بالأصغر ...

فنقول: هذا كلام باطل، وليس يخفى ما بينهما من الفرق، فأي مشابهة بين من وحد الله وعبده، ولم يشرك معه أحداً من خلقه، وأنزل حاجاته كلها بالله واستغاث به في تفريح كربته، لكنه حلف بغير الله يميناً مجردة لم يقصد بها تعظيمه على ربه، ولم يسأله ولم يستغث به، وبين من استغاث بغير الله وسأله جلب الفوائد وكشف الشدائـد، فإن هذا صرف مخ العبادة الذي هو لها وخلالها لغير الله ...)<sup>(٥)</sup>.

ويوضح صاحب «التوضيح» الإشكال عند الخصوم، ويزيل اللبس عندهم في مسألة النذر لغير الله ... فيفصل الفرق بين نذر فعل المعصية، والنذر لأجل غير الله ..

(١) «مجموعـة الرسائل والمـسائل» .٥٩٢/٤.

(٢) سورة الأنعام: آية ١.

(٣) المرجـع السابـق .٥٩٩/٤.

(٤) المرجـع السابـق .٦٠٢/٤.

(٥) المرجـع السابـق .٦١١/٤.

ومما يجدر ذكره أن الشيخ حمد بن ناصر بن معمر قد قال في مسألة الحلف بغير الله ما نصـه: (أما إن فعل الحلف بغير الله مستحلاً أو لكون المخلوق أعظم في قلبه من الخالق كان ذلك كفراً .. عن المرجـع السابـق .٦١٢/٤).

ويبين تحقق الشرك وحصوله في النذر لغير الله .. يقول صاحب «الوضيح»:  
(والنذر غير الجائز قسمان:

أحدهما: نذر فعل معصية كشرب الخمر، وقتل معصوم، وصوم يوم عيد فيحرم الوفاء به؛ لقول النبي ﷺ: «من نذر أن يعصي الله فلا يعصه»<sup>(١)</sup>، ولأن معصية الله تبارك وتعالى لا تباح في حال من الأحوال ...

الثاني: النذر لغير الله كالنذر لإبراهيم الخليل أو محمد النبي الأمي عليه السلام، أو ابن عباس، أو عبد القادر، أو الخضر .. فلا خلاف بين من يعتد به من علماء المسلمين أنه من الشرك الاعتقادي؛ لأن النازر لم ينذر هذا النذر الذي لغير الله إلا لاعتقاده في المنذور له أنه يضر وينفع ويعطي ويمنع إما بطبعه، وإما بقوة سببه فيه، ويجلب الخير والبركة، ويدفع الشر والعسرة، والدليل على اعتقاد هؤلاء النازرين وشركهم حكيمهم وقولهم أنهم قد وقعوا في شدائدي عظيمة، فنذروا نذراً لفلان وفلان أصحاب القبور من الأنبياء والمشايخ، وللغار الفلانى، والشجرة الفلانية فانكشفت شدائدهم، واستراحة خواطيرهم، فقد قام في نفوسهم أن هذه المنذور هي السبب في حصول مطلوبهم ودفع مرهوبهم، ومن تأمل القرآن وستة المبعوث به عليه السلام، ونظر أحوال السلف الصالح علم أن هذا النذر نظير ما جعلته المشركون لآلهتهم في قوله تعالى: «هذا الله بزعمهم وهذا لشركائنا»<sup>(٢)</sup> ..<sup>(٣)</sup>.

ويرد الشيخ عبد الله أبو بطين شبهة القبوريين حين ظنوا أن دعاءهم الأموات مجاز، وأن الله عز وجل هو المسئول حقيقة، فيقول:

(وأما قول القائل أن دعاء الأموات وسؤالهم قضاء الحاجات مجاز، والله سبحانه هو المسئول حقيقة، فهذا حقيقة قول المشركين «هؤلاء شفاعونا عند الله»<sup>(٤)</sup> «ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى»<sup>(٥)</sup> فهو يسألون الوسائل زاعمين أنهم يشفعون لهم عند الله في قضاء حوائجهم، قال شيخ الإسلام تقى الدين رحمه الله: فمن جعل بينه وبين الله وسائل يدعوه، ويتوكل عليهم، ويسألهם كفر إجماعاً<sup>(٦)</sup>.

(١) جزء من حديث رواه البخاري.

(٢) سورة الأنعام: آية ١٣٦.

(٣) «الوضريح عن توحيد الخلق» ص ٣٨٢، ٤٨٣ باختصار.

(٤) سورة يونس: آية ١٨.

(٥) سورة الزمر: آية ٣.

(٦) « الدرر السننية » ٢٣٧/٨.

ويؤكد الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن أن صرف بعض أنواع العبادة لغير الله شرك .. كما فرر الأئمة الأعلام .. وعلى تقريرهم سار علماء هذه الدعوة فيقول الشيخ عبد اللطيف:

(وأما تكبير من أجاز دعاء غير الله، والتوكيل على سواه، واتخاذ الوسائل بين العباد وبين الله في قضاء حاجاتهم، وتفریج كرباتهم، وإغاثة لهفافهم، وغير ذلك من أنواع عباداتهم، فكلامهم - أي العلماء - فيه، وفي تكبير من فعله أكثر من أن يحاط به ويحصر، وقد حكم الإجماع عليه غير واحد من يقتدى به، ويرجع إليه من مشايخ الإسلام، والأئمة الكرام. ونحن قد جرينا على سنتهم في ذلك وسلكنا منهاجمهم فيما هنالك، لم نکفر أحداً إلا من کفره الله ورسوله، وتوالت نصوص أهل العلم على تکفيره من أشرك بالله، وعدل به سواه، أو عطل صفات كماله، ونحوت جلاله، أو زعم أن لأرواح المشايخ والصالحين تصرفاً وتديراً مع الله. تعالى الله عما يقول الظالمون علواً كبيراً<sup>(١)</sup>).

ويتحدث محمود شكري الألوسي عن حال النازرين في نذورهم لمن يعتقدون فيه الصلاح، وينكر أنهم يعتقدون فيمن نذروا له من الأولياء أنه ينفع ويضر، ويعطي ويمعن، وينكر الألوسي الدليل على ذلك، فيقول:

(والدليل على اعتقادهم هذا، قولهم: وقعنا في شدة فندرنا لفلان فانكشفت شدتنا، ويقول بعضهم: هاجت علينا الأمواج، فدببت الشیخ فلان، ونذرته له الشیء الفلامي فسلمت سفيتنا، وترأه إذا هم لم يفوا، وحصلت لهم بعض الآلام، قيل للنازر أوفي بذرك، وإلا يفعل بك الشیخ كذا وكذا، فيسارع بالوفاء، ولو أنه يستدين في ذمه، ولو كان مديوناً أو مضطراً، وربما يموت وهو مديون، كل ذلك خوفاً من المنذور له، وطلبًا لرضاه. وهل هذا إلا من سوء اعتقاده، وقلة دينه وكساده، وغالية جوابه إذا عذله أن يقول لك: مقصودي يشفعون لي. والله لا تخطر الشفاعة على قلبه، ولا يعرف إلا أن ذلك المنذور له هو القاضي لحاجته والمهيء لبغيته)<sup>(٢)</sup>.

وسرد الألوسي أقوال العلماء التي تؤكد وتثبت أن الذبح لغير الله يعتبر شركاً أكبر يخرج من الملة، ثم قال:

(فقد تبين لك من هذه النقول كلها أن من يقرب لغير الله تقرباً إلى ذلك الغير ليدفع عنه ضيراً، أو يجلب له خيراً تعظيمياً له من الكفر الاعتقادي والشرك الذي

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣/٢٢١.

(٢) «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس» ص ٤١٨.

كان عليه الأولون<sup>(١)</sup>.

ومما تضمنه «البيان المفید» ما نصه:

(ونعتقد أن عبادة غير الله شرك أكبر، وأن دعاء غير الله من الأموات والغائبين وحبه كحب الله، وخوفه، ورجائه، ونحو ذلك شرك أكبر، وسواء دعاء عبادة، أو دعاء استعانة في شدة أو رخاء، فإن الدعاء مخ العبادة، وأن اعتقاد أن لشيء من الأشياء سلطاناً على ما خرج عن قدرة المخلوقين شرك أكبر، وأن من عظم غير الله مستعيناً به فيما لا يقدر عليه إلا الله كالاستنصار في الحروب بغير قوة الجيوش .. والاستعانة على السعادة الأخرى أو الدنيوية بغير الطرق وال السنن التي شرعاها الله لنا، يكون مشركاً شركاً أكبر)<sup>(٢)</sup>.

ونذكر - في خاتمة هذا المبحث - أن ما قرره أئمة الدعوة السلفية وأنصارها في مسألة نوافض الإسلام، وأنواع المكفرات التي توجب على مرتکبها الخروج والانسلاخ عن دين الإسلام، أن هذا التقرير ليس بدعاً من عند أنفسهم، وإنما كان ذلك اتباعاً لنصوص القرآن الكريم، ونصوص السنة النبوية الصحيحة، والتزاماً بأقوال الصحابة والتابعين وعلماء الأمة المعتبرين من المذاهب الأربعة<sup>(٣)</sup> .

(١) المرجع السابق ص ٤٢١.

(٢) «البيان المفید» فيما انفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد، ص ٦.

(٣) انظر: بيان ذلك فيما ذكره الشيخ الإمام في رسالته المسماة «مفید المستفید» (مجموعة مؤلفات الشيخ ٣٠٤/٥، ٣٠٥).

وما كتبه الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب في رسالته النفيضة «الكلمات النافعة في المكفرات الواقعية» (مجموعة التوحيد ص ٢٨١ - ٣٣٢).

وغيرهما من رسائل أئمة الدعوة.

## المبحث الرابع :

### شبهة مخالفة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لابن تيمية وابن القيم في هذه المسألة عرض ثم رد

يطن بعض الخصوم لهذه الدعوة السلفية أن ما قرره أئمتها من المكفرات، وعدوه من أنواع الشرك الأكبر، كالذبح لغير الله، والذذر لغير الله، والاستغاثة بغير الله .. وغيره من صرف بعض أنواع العبادة لغير الله، أنهم خالفوا بذلك ما قرره شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمة الله - وتلميذه ابن القيم - رحمة الله -، فادعى هؤلاء الخصوم أن هذين الشيفين لم يدخلوا الذبح لغير الله والذذر لغير الله، والاستغاثة بالأموات ضمن الشرك الأكبر المخرج من الملة.

وحاول هؤلاء الخصوم التشكيت بكل نص أو قول ينسب لابن تيمية أو لابن القيم يفهمون منه بناء على تصورهم الفاسد، وإدراكيهم الخاطيء مخالفة الشيخ الإمام لابن تيمية، وابن القيم في مسألة التكبير، وذلك لكي يقنعوا أنفسهم - ومنتبعهم من سواد الناس - أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب مخالف لسائر الأمة وعلمائها، حتى أنه خالف ابن تيمية وابن القيم، اللذين يكثر - ابن عبد الوهاب - من إيراد أقوالهما والنقل من كتبهما، ولقد أدت بهم هذه المحاولة الفاشلة إلى تحريف النصوص، وتبدلها، وسوء فهمها - كما سيأتي موضحاً -

وسنورد أقوال هؤلاء الخصوم، وما نقلوه من نصوص للشيفين، محتجين بهما على مخالفة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لهما، ونقتصر على بعض الأمثلة التي أوردوها، ثم نتبعها بالرد والدحض.

يسوق ابن عفالق جواباً لابن تيمية في الاستغاثة بالرسول ﷺ ... فكان مما قاله ابن تيمية - بناء على قوله :-

(فإن كان الاستغاثة بمعنى أن يطلب من الرسول ﷺ ما هو اللائق لا ينزع فيها مسلم، ومن نازع في هذا المعنى فهو كافر إن أنكر ما يكفر، وإنما مخطيء ضال<sup>(١)</sup>).

ثم قال ابن عفالق: (فانظر هذا الكلام النفيس، وتأمل قوله: فإن كان الاستغاثة

(١) رسالة ابن عفالق لابن معمر رقم ٤٥، ٤٦ (هكذا نقل ابن عفالق العبارة).

.. إلخ فهذا حال المنكر للتوسل به عَلَيْهِ يدور بين الكفر والضلال، فكيف بمن أنكرها، و قال من قال يا رسول الله فهو كافر، ومن لم يكفره فهو كافر ...<sup>(١)</sup>.

ثم يقال ابن عفالق - منفراً عن دعوة الشيخ - : (والذي أوقع هذا الرجل في هذه الورطة العظيمة أنه ينظر في كتب ابن القيم فياخذ منها ما وافق هواه، ويترك ما خالفه، ويأخذ من أول الفصل ويترك آخره ...<sup>(٢)</sup>).

ويقول ابن عفالق - أيضاً - :

(عده - أي الشيخ الإمام - قول البوصيري:

يا أكرم الخلق ما لي من ألوذ به سواك عند حلول الحادث العم نوع من الشرك الأكبر، وهو كذب صراح إن كان ينطلق عن العلماء، وإن فهو افتاء منه وبهت، فإن ابن القيم مع تعصبه وخلافه لجميع الأمة في مثل هذا الباب عَدَ هذا من الشرك الأصغر ... انظروا كتبه كـ«شرح المنازل» في باب الشرك الأصغر، و«إغاثة اللهفان»<sup>(٣)</sup>.

ونلاحظ أن سليمان بن عبد الوهاب في غالب رسالته في الرد على أخيه الشيخ الإمام، أراد أن يوضح عن مخالفة الشيخ الإمام لما كتبه ابن تيمية و ابن القيم، فإن جل رسالته في سرد الأقوال والنقول للشيوخين ...، ثم يعقب تلك النقول بما يفهمه منها ويتوصل إليه فتكتيره، بأن الشيوخين لم يكفرا من ذبح أو نذر أو استغاثات بغير الله ..

يقول سليمان بن عبد الوهاب :

(قال تقي الدين: النذر للقبور، ولأهل القبور، كالنذر لإبراهيم الخليل عليه السلام، أو الشيخ فلان نذر معصية لا يجوز الوفاء به وإن تصدق بما نذر من ذلك على من يستحقه من الفقراء أو الصالحين كان خيراً له عند الله وأنفع. ا.هـ.

فلو كان النادر كافراً عنده لم يأمره بالصدقة؛ لأن الصدقة لا تقبل من كافر، بل يأمره بتتجديد إسلامه، ويقول له خرجت من الإسلام بالنذر لغير الله. قال الشيخ أيضاً: من نذر اسراج بئر أو مقبرة أو جبل أو شجرة أو نذر له أو لسكنائه لم يجز، ولا يجوز الوفاء به، ويصرف في المصالح ما لم يعرف ربه. ا.هـ.

فلو كان النادر كافراً لم يأمره برد نذرته إليه، بل أمر بقتله، وقال الشيخ أيضاً:

(١) رسالة ابن عفالق لابن معمر ق ٤٥، ٤٦.

(٢) المرجع السابق ق ٤٦.

(٣) المرجع السابق ق ٥٢ باختصار.

من نذر قنديل نقد للنبي ﷺ صرف لجيران النبي ﷺ. ا.هـ.

فانظر كلامه هذا، وتأمله، هل كفر فاعل هذا، أو كفر من لم يكفره، أو عد هذا في المكريات هو أو غيره من أهل العلم كما قلتم أنتم.

كذلك ابن القيم ذكر النذر لغير الله في فصل الشرك الأصغر من «المدارج»، واستدل بالحديث الذي رواه أحمد عن النبي ﷺ: «النذر حلفة»<sup>(١)</sup>، وذكر غيره من جميع من تسمونه شركاً وتکفرون به في فصل الشرك الأصغر، وأما النذبح لغير الله، فقد نکرہ في المحرمات ولم یذكره في المكريات، إلا أن ذبح للأصنام، أو لما عبد من دون الله كالشمس والکواکب، وعده الشيخ نقى الدين في المحرمات الملعون صاحبها كمن غير منار الأرض، وقال الشيخ نقى الدين: كما يفعله الجاهلون بمكة شرفاها الله تعالى وغيرها من بلاد المسلمين من الذبح للجن، ولذلك نهى النبي ﷺ عن ذبائح للجن. ا.هـ.

ولم یقل الشيخ من فعل هذا فهو کافر، ومن لم یکفره فهو کافر كما قلتم أنتم<sup>(٢)</sup>.

ثم جاء داود بن جرجيس، فعُرِفَ في كلام الشيختين، وبَدَلَ، وَغَيَّرَ؛ من أجل أن يجيز بعض أنواع الشرك بالله ... وقد جمع تلك النقول المتعددة المختلفة وجعلها في كتاب سماه «صلح الإخوان من أهل الإيمان وبيان الدين» في تبرئة ابن تيمية وابن القيم».

وسنورد بعض نقوله لكلام الشيختين محتاجاً به على جواز دعاء الموتى، والاستغاثة بهم ... فمن هذه النقول الكثيرة .. ما نقله داود:

(النقل الثالث عشر: قال - أى ابن تيمية - رحمة الله في كتاب «الفرقان» ونجد كثيراً من هؤلاء عمدتهم في اعتقاد كونه ولِيَ الله أنه صدر منه مكاشفة، أو بعض التصرفات الخارقة للعادة، أو أن بعضهم استغاث به وهو غائب أو ميت فرأه قد جاء، فقضى حاجته، أو يخبر الناس بما سرق لهم، أو بحال غائب لهم أو مريض، وليس شيء من هذه الأمور يدل على أن أصحابها ولِي الله، بل اتفق أولياء الله على أن الرجل لو طار في الهواء، ومشى على الماء لم یغتر به، حتى ينظر متابعته لرسول الله ﷺ، وموافقته لأمره ونهيه، وكرامات أولياء الله أعظم من هذه الأمور .ا.هـ نقله).

(١) ذكر ابن القيم هذا الحديث في «مدارج السالكين»، وعزاه إلى السنن من حديث عقبة بن عامر. انظر: «مدارج السالكين» ٣٤٥/١.

(٢) «الصوابع الإلهية في الرد على الوهابية» ص ٨، ٩.

ثم قال: فانظر إلى كلامه ولا سيما قوله: وإن بعضهم استغاث به وهو غائب أو ميت فرأه قد جاء فقضى حاجته، فإنه تسلية منه بأن هذا الأمر يقع على وجه الكرامة، ويستدل به على ولادة صاحبه، لكن بشرط أن يكون المستغاث به متابعاً لأمر رسول الله عليه عليه، وموافقاً له ولنعيه، قال العراقي: فحينئذ تبين أن النبي عليه، وأصحابه والتابعين ومن بعدهم من أولياء يجوز أن يعتقد فيهم الدلالة بسبب الاستغاثة بهم سواء كانوا غائبين أو ميتين، وأن هذا يقع على وجه الكرامة، وأن كرامات الأولياء يجب اعتقادها كما ذكره الشيخ في «التحفة العراقية» ...، ومعلوم أن الكرامة لا تنشأ عن فعل حرم فلو كانت الاستغاثة محمرة لما عدّها الشيخ وغيره كرامة، بل حينئذ تكون استدراجاً ..<sup>(١)</sup>.

ويورد العراقي نقولاً لابن القيم يحتج بها لضلاله، منها ما كتبه ابن القيم - رحمة الله - في كتابه «الكباير»<sup>(٢)</sup>، حيث ذكر حكاية خلاصتها: أن أحد الرافضة رفض أن يبيع دقيقاً على رجل من أهل السنة، حتى يلعن الصديق والفاروق - رضي الله عنهما -، وراجعه الرافضي مرات، حتى قال السنّي: لعن الله من يلعنهما، فلطم الرافضي عينه حتى سالت على خده، فانطلق هذا السنّي مع صاحب له إلى الحجرة النبوية في المسجد النبوي، وقال: السلام عليك يا رسول الله، قد جئناك مظلومين فخذ بثأرنا. فما جاء صباح الغد إلا وعينه صحيحة.

ثم قال العراقي: فانظر إلى نقل هذه الحكاية من مثل ابن القيم، ذكرها في مقام الافتخار، والزجر عن الرفض. يدل على أن الاستغاثة برسول الله عليه مما لا بأس بها، وأنها غير منكرة ..<sup>(٣)</sup>.

وقد ذكر الألوسي في كتابه «فتح المنان» نقولاً أخرى لداود، منها ما ذكره ابن تيمية في «الكلم الطيب» وابن القيم في «الوابل الصيب» عن ابن عمر وابن عباس - رضي الله عنهم - أن الإنسان إذا خدرت رجله، فليناد: يا محمد. فإن الخدر يذهب عنه، ثم قال داود: (وهذا ذكره في مقام تعليم المسلم الأنذار، فلو كان نداء الغائب شركاً لكان الشیخان وغيرهما بل وأصحابه عليه يعلم الناس الشرك والعياذ بالله ..)<sup>(٤)</sup>.

(١) نقلأً عن: «منهاج التأسيس»، ص ١٥٧.

(٢) يقول د. بكر أبو زيد - عن هذا الكتاب -: ذكره ابن رجب، والداودي، وابن العماد، والبغدادي، وأحمد عبيد، وابن النحاس) انظر: كتابه «التقريب لفظه ابن القيم»، القسم الأول ص ٢٣٦.

(٣) المرجع السابق ص ١٧٩ باختصار.

(٤) «فتح المنان» تتمة منهاج التأسيس»، ص ٣٧٥.

ويأتي عثمان بن منصور فيكتدي بداود بن جرجيس في تحريف الكلم عن مواضعه على حسب ما تملئه الأهواء والضلالات، يقول عثمان بن منصور:

(قال ابن تيمية بعد كلام سبق من ذكر أنواع العبادة التي لله تعالى، ثم قال: ولكن لغبنة الجهل، وقلة العلم بأثار الرسالة في كثير من المتأخرین لم يمكن تکفیرهم حتى يتبيّن لهم ما جاء به الرسول ﷺ مما يخالف. فهذا صريح قوله.

قال عثمان: وهم جعلوا مجرد تعریفهم حجة فکفروا به، فلا بد أن يتبيّن للمعرف الحجة، ويتضّح له الصواب في نفس الأمر ..<sup>(١)</sup>.

وبعد إيراد هذه النقول التي اختارها هؤلاء القوم، وفهموا منها أن الذبح والذر لغير الله، وأن الاستغاثة بالأموات .. ليست من نواقص الإسلام، كما فهموا منها عدم تکفیر المعین ..، فإننا - بعد ذلك - نتبعها بالإيضاح والبيان، وإزالة اللبس والإشكال بشيء من الإيجاز، بناء على ما سجله بعض أئمة الدعوة وأنصارها جواباً على هذه الشبهة.

يورد الشيخ الإمام نصاً لابن تيمية، يتبيّن فيه أنه يقر أن الذبح لغير الله شرك أكبر يخرج عن دين الإسلام، كما يتضح منه أنه يکفر المعین إذا ذبح لغير الله ... فيقول رحمة الله:

(قال أبو العباس رحمة الله تعالى في كتابه «اقتضاء الصراط المستقيم» في الكلام على قوله تعالى: **«وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ»**<sup>(٢)</sup> ظاهره أنه ما ذبح لغير الله سواء لفظ به أو لم يلفظ، وتحريم هذا أظهره من تحريم ما ذبحه النصراني للحم، وقال فيه بسم الله ونحوه، كما أن ما ذبحناه نحن متقرّبين به إلى الله سبحانه وتعالى كان أزركي مما ذبحناه للحم وقلنا عليه بسم الله، فإن عبادة الله سبحانه بالصلوة له والنسلك له، أعظم من الاستعانة باسمه في فواتح الأمور، والعبادة لغير الله أعظم كفراً من الاستعانة بغير الله، ولو ذبح لغير الله متقرّباً به إلى لحرم، وإن قال فيه بسم الله كما قد يفعله طائفه من منافقي هذه الأمة، وإن كان هؤلاء مرتدین لا تباح ذبائحهم بحال، ولكن يجتمع في الذبيحة مانعـان. ومن هذا ما يفعل بمكة وغيرها من الذبح للجن ..ا.هـ كلام ابن تيمية.

وهو الذي ينسب إليه بعض أعداء الدين أنه لا يکفر المعین، فانظر أرشدك الله

(١) نقلأً عن «مصابح الظلام في الرد على من كذب على الشيخ الإمام» ص ٣٢٣ بتصرف.

(٢) سورة المائدة : آية ٣.

إلى تكبيره من ذبح لغير الله من هذه الأمة، وتصريحة أن المنافقين يصيير مرتدًا بذلك، وهذا في المعين، إذ لا يتصور أن تحرم إلا ذبيحة المعين<sup>(١)</sup>.

ثم يقول الشيخ الإمام: (قال ابن تيمية: أنا من أعظم الناس نهايًّا عن أن ينسب معين إلى تكبير أو تفسيق أو معصية، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارة وفاسقاً أخرى. ا.هـ كلامه.

وهذه صفة كلامه في المسألة في كل موضع وقفاً عليه من كلامه، لا يذكر عدم تكبير الميت إلا ويصله بما يزيل الإشكال، أن المراد بالتوقف عن تكبيره قبل أن تبلغه الحجة، وإذا بلغته حكم عليه بما تقتضيه تلك المسألة من تكبير أو تفسيق أو معصية.

وصرح رضي الله عنه أيضًا أن كلامه في غير المسائل الظاهرة، فقال في الرد على المتكلمين لما نكر أن بعض أئمتهم توجد منه الردة عن الإسلام كثيراً، فقال: هذا إن كان في المقالات الخفية، فقد يقال أنه فيها مخطيء ضال لم تقم على الحجة، التي يكفر تاركها، لكن هذا يصدر عنهم في أمور يعلم الخاصة والعامة من المسلمين أن رسول الله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰتَاهُ الْحَمْدَ وَسَلَّمَ بعث بها وكفر من خالفها، مثل أمره بعبادة الله وحده لا شريك له، ونهييه عن عبادة أحد سواه، فإن هذا أظهر شعائر الإسلام ... ثم تجد كثيراً من رؤوسهم وقعوا فيها فكانوا مرتدين، وأبلغ من ذلك منهم من صنف في دين المشركين كما فعل أبو عبد الله الرازى .. - يعني الفخر الرازى - قال: وهذه ردة صريحة باتفاق المسلمين. ا.هـ كلامه.

فتتأمل هذا، وتتأمل ما فيه من تفصيل الشبهة التي ينكرها أعداء الله، لكن من يرد الله فتنته، فلن تملك له من الله شيئاً<sup>(٢)</sup>.

ويورد الشيخ الإمام نصًّا لابن القيم - رحمة الله - يؤكد فيه أن النذر للموتى، ودعائهم شرك أكبر مخرج عن دين الإسلام. وليس كما ظنه الخصوص من أمثال سليمان بن عبد الوهاب وغيره أنه من الشرك الأصغر، وشبهتهم في ذلك أن ابن القيم رحمة الله ذكر في «شرح منازل السائرين» الشرك الأكبر، ثم نكر الشرك الأصغر، وقال بعدها: (ومن أنواع هذا الشرك سجود المريد للشيخ، ومن أنواعه التوبة للشيخ فإنها شرك عظيم، ومن أنواعه النذر لغير الله .. وطلب الحوائج من الموتى والاستغاثة بهم ...) فنسب هؤلاء الخصوص إلى الشيخ ابن القيم أن ما سبق هو من

(١) «مجموعـة مؤلفـات الشـيخ»، ٢٨٥/١.

(٢) المرجـع السـابق، ٢٨٩/١، ٢٩٠.

(٣) انظر: «مدارج السالكين»، تحقيق: محمد حامد الفقي، مطبعة السنة المحمدية، ١٣٧٥هـ، ٣٤٤/١.

الشرك الأصغر؛ لأن ابن القيم بعد ما ذكر الشرك الأكبر ثم الأصغر، قال ومن أنواع الشرك، فظنه هؤلاء الجهلة أنه يقصد الشرك الأصغر، ولكن كما قال الشيخ الإمام: (وأنت رحمك الله تجد الكلام من أوله إلى آخره في الفصل الأول، والثاني صريحاً لا يحتمل التأويل ..)<sup>(١)</sup>.

وحتى تكمل صورة هذا الرد، فإننا نسوق كلام ابن القيم - كما نقله الشيخ الإمام مختصرأ.

(من أنواع هذا الشرك سجود المريد للشيخ، ومن أنواعه التوبة للشيخ فإنها شرك عظيم، ومن أنواعه النذر لغير الله، والتوكيل على غير الله، والعمل لغير الله والإنابة، والخضوع، والذل لغير الله، وابتغاء الرزق من عند غيره ... ومن أنواعه طلب الحوائج من الموتى، والاستغاثة بهم، والتوجه إليهم. وهذا أصل شرك العالم. فإن الميت قد انقطع عمله، وهو لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرراً فضلاً لمن استغاث به. بل الميت يحتاج إلى من يدعوه له كما أوصانا النبي ﷺ إذا زرنا قبور المسلمين أن نترحم عليهم، ونسأل الله لهم العافية والمغفرة. فعكس المشركون هذا، وزاروهم زيارة زيارة العبادة وجعلوا قبورهم أو ثاناؤاً تعبد، فجمعوا بين الشرك بالمعبد، وتغيير دينه ومعاداة أهل التوحيد ونسبتهم إلى تنقص الأموات، وهم قد تنقصوا الخالق بالشرك، وأوليائه المؤمنين بذمهم ومعاداتهم، وتنقصوا من أشركوا به غالية التنقص إذ ظنوا أنهم راضون منهم بهذا ...

وما نجا من شرك هذا الشرك الأكبر إلا من جرد التوحيد الله وعادى المشركين في الله، وتقرب بمقتهم إلى الله ..<sup>(٢)</sup>.

ويورد الشيخ الإمام نصاً آخر لابن القيم مستدلاً به على تكفير المعين:

(وقال ابن القيم في «إغاثة اللهفان» في إنكار تعظيم القبور: «وقد آل الأمر بهؤلاء المشركين إلى أن صفت بعض غلاتهم في ذلك كتاباً سماه «مناسك المشاهد» ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام ودخول في دين عباد الأصنام» أ.هـ. وهذا الذي ذكره ابن القيم رجل من المصنفين يقال له: ابن المفید. فقد رأيت ما قال فيه بعينه، فكيف ينكر تكفير المعين)<sup>(٣)</sup>.

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٢٩٧/١.

(٢) المرجع السابق ٢٩٦/١.

(٣) المرجع السابق ٣٠٣/١.

= وقد أورد الشيخ الإمام في رده على أخيه سليمان نقولاً كثيرة للشيوخين ابن تيمية وابن القيم، في إثبات.

ويرد الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبا بطين على تلبيس وخلط داود العراقي،  
فيقول رحمة الله:

(وقد أورد بعضهم أن شيخ الإسلام ابن تيمية رحمة الله تعالى ذكره كلاماً  
وحكايات تدل على أن دعاء الأموات ليس بشرك، كما ذكر أنه روى أن رجلاً جاء  
إلى قبر النبي عليه السلام، فشكى إليه الجدب عام الرماد، فرأه وهو يأمره أن يأتي إلى عمر  
ابن الخطاب فيأمره أن يستسقى بالناس، وغير ذلك من الحكايات).

قال أبو بطين: (هذا تلبيس من النافق، وكذب على الشيخ رحمة الله، لأنه إنما  
قال ذلك في سياق الكلام في بعض البدع، كتحري دعاء الله عند قبر النبي أو  
غيره<sup>(١)</sup>).

ويكشف محمد بن ناصر التهامي تلاعب ابن جرجيس بنصوص الشيفين: ابن  
تيمية وابن القيم، فيقول رحمة الله:

(ذكر صاحب الرسالة - أى داود - أن الشيخ نقى الدين وتلميذه ابن القيم رحمهما  
الله لا يطلقون الكفر، والشرك على من اعتقاد في القبور، واستغاثة بالأموات، وأنهم  
فائلون بأن ذلك من باب كفر دون كفر، وقد أورد من كلامهما ما بتراه من الأبحاث  
بنقل بعض ما في مؤلفاتهما مما هو فيه له مستند، ولا يستكمل البحث ...<sup>(٢)</sup>).

ثم أورد التهامي نقولاً للشيفين من كتبهم، منها ما ذكره ابن القيم في «شرح منازل  
السائلين» في نوعي الشرك: الأكبر والأصغر، ثم ذكر - بعده - قول ابن تيمية في  
رسالته السننية: «أن كل من غلا في نبي، أو رجل صالح، وجعل فيه نوعاً من الإلهية،  
مثل أن يقول: يا سيدى فلان أغثنى، أو انصرنى، أو ارزقنى، أو اجبرنى، أو أنا فى  
حسبك ونحو هذه الأقوال. فكل هذا شرك وضلال يستتاب صاحبه فإن تاب وإلا قتل.  
فإن الله تعالى إنما أرسل الرسل وأنزل الكتب ليعبد وحده ولا يجعل معه إلها آخر...<sup>(٣)</sup>».

ثم قال التهامي - بعد إيراد تلك النصوص -:

(فهذه نصوص ابن تيمية وتلميذه ابن القيم رحمهما الله قاضية بکفر من اعتقاد

---

تكفير المعين، ولم يقتصر على ذلك بل ذكر أقوال المذاهب الأربع في تلك المسألة.  
وانظر: ما كتبه الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين حول تكفير المعين والكفر الذي يعذر صاحبه  
بالجهل، فلا يحكم عليه إلا بعد أن تقوم عليه الحجة، والذي لا يعذر .. (مجموعة الرسائل والمسائل  
٥٠٩ - ٥٢٣).

(١) «الانتصار» ص ١٤، وقد نكر قريراً من ذلك في «مجموعة الرسائل» ٤/٤٧٣.

(٢) «إيقاظ الوستان»، ق ٧.

النفع والضر في مخلوق ونذر له، أو دعا له، أو استغاث به، وهو صريح في ذلك كفر أكبر يحل الدم والمال، إذا عرفت هذا فقد انتقض على صاحب الرسالة ما طول به، وبذل فيه مجهوده أن أفعال هؤلاء من الشرك الأصغر، زاعماً أن ذلك صريح قول ابن القيم وشيخه ابن تيمية الذين قصد الذب عنهم بما هم فيه مصرحون بأنه شرك أكبر، والأدلة القرآنية قاضية بما صرحا به، ولو أراد إنسان أن يجمع ما ورد في هذا المعنى من الكتاب والسنة لكان مجلداً ضخماً...<sup>(١)</sup>.

ويزيل الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن اللبس الذي افتعله داود، وادعى من خلال سياقه لنصوص الشيوخين أنها تدل على ما يهواه من الغلو في الأولياء وصرف بعض أنواع العبادات - التي يجب أن تكون لله وحده - للموتى.

فيقول الشيخ عبد اللطيف جواباً على ما نقل داود عن ابن تيمية من كتاب «الفرقان»<sup>(٢)</sup>:

(والجواب أن يقال: سياق الكلام، ومقتضى التقرير في كلام الشيخ الذي نقله العراقي نفي الولاية بهذه المذكرات، ونفي الاستدلال عليها بالكافحة، وخارق العادة، ورؤية المستغاث به من الغائبين والأموات، والإخبار بما سرق وبحال الغائب والمريض، وقرر أن هذا أو نحوه لا يدل على الولاية أصلاً، وأن أولياء الله متغرون على أن الرجل لو طار في الهواء ومشى على الماء لم يغتر به حتى يتقد بمتابعة الرسول وموافقته لأمره ونهيه. وهذا تصريح من الشيخ بنفي الاستدلال بهذا على الولاية وإبطاله، وليس فيه تسليم مجيء المستغاث به الميت أو الغائب إلى المستغيث، وأنه يقضي حاجته وأنه يستدل به على الولاية كما زعم العراقي ...

والعربي صرف العبارة عن مدلولها وصدق عنها، ونسب إلى الشيخ ما لا يحمله كلامه بوجه من الوجوه فبعداً لقوم لا يؤمنون. قال رحمة الله: والطلب من النبي ﷺ بعد موته، وفي مغيبته ليس مشروعًا فقط، ولكن كثير من الناس يدعون الموتى، والغائبين من الشيوخ وغيرهم فتمثل لهم الشياطين تقضي بعض مأربهم لتضلهم عن سبيل الله، كما تفعل الشيطان بعباد الأصنام، وعباد الشمس والقمر وتخاطبهم وتنراءى لهم، وهذا كثير يوجد في زماننا وغير زماننا)<sup>(٣)</sup>.

ومما قاله الشيخ عبد اللطيف: (واعتقاد الولاية لا يسوغ ولا يجوز بسبب

(١) المرجع السابق ق. ٧.

(٢) سبق ذكر هذا النقل.

(٣) «منهاج التأسيس»، ص. ١٥٨.

الاستغاثة ودعاء غير الله، وصريح كلام الشيخ، وصريح الكتاب والسنّة وأجماع الأمة على أن الولاية لا تثبت بسبب من هذه الأسباب التي أنكرها الشيخ، وأنزمه إياها العراقي جهلاً وظلماً، وإنما تثبت بالإيمان بالله واليوم الآخر والكتب والنبين والقيام بالواجبات الدينية ... ولو كانت الاستغاثة بغير الله سبباً للولاية، ودليلًا عليها، للزم القول بولاية كل معبود مع الله من الفاسقين والكھان والشياطين بل والأصنام؛ لأن عبادها قد يقضى حواجهم، ويخاطبون منها كما ذكره الشيخ وغيره ...<sup>(١)</sup>.

ويجيب الشيخ عبد اللطيف على ما نقله داود عن ابن القيم حين ذكر حكاية<sup>(٢)</sup> .. فهم منها داود بغير فكر ولا رؤية، أنها تدل على جواز الاستغاثة بالرسول .. فكان من جواب الشيخ عبد اللطيف:

(والجواب أن يقال ليس في الحكاية جواز الاستغاثة بالرسول ﷺ، وفاعل ذلك لا يحتاج بفعله بإجماع المسلمين، وإنما سبقت العبارة لتقدير نصر الله لأوليائه، وإثابة من نصرهم، ووالاهم، لا لأجل الاستغاثة، وأنها تجوز بغير الله، وأن ذلك صواب. والاستدلال بالحكاية خروج عن موضوعها، وموضوع الكتاب الذي سبقت فيه، وابن القيم نص في غير موضع أن دعاء الموتى هو أصل شرك العالم وأنه من الشرك الأكبر .. إلى آخر ما قاله - رحمة الله -<sup>(٣)</sup>).

وأما جواب الشيخ محمود شكري الالوسي علامة العراق على ما نقله داود عن الشيختين ابن تيمية وابن القيم، ثم زعم ابن جرجيس أنهما يجوزان "الاستغاثة بالأموات"، وسمهاها داود - تلبيساً وتمويها - نداء الغائبين.

(والجواب أن يقال: هذا أيضاً ليس مما نحن فيه، فإنه ليس نداء بما لا يقدر عليه إلا الله، غاية ما فيه ذكر المحبوب لا طلب شيء منه، ولا استغاثته، وإلا لزم أن كل من ذكر محبوبه فقد استغاث به، وبطلانه ظاهر. ولنظر الشفاء: أن ابن عمر خدرت رجله، فقيل له: اذكر أحب الناس إليك، فصاح يا محمداه فانتشرت رجله<sup>(٤)</sup>. وهذا يقضي صحة ما جربه الناس، فإن من أصابه الخدر منهم إذا ذكر محبوبه زال بسهولة، لأنه بمسرته تتنفس الحرارة الغريزية، فيندفع الخدر)<sup>(٥)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ١٥٩، ١٦٠.

(٢) سبق ذكر هذه الحكاية.

(٣) «منهج التأسيس»، ص ١٧٩.

(٤) ضعفه الألباني في تحقيقه لكتاب «الكلم الطيب» لابن تيمية ص ١٢٠ كما ضعفه عبد القادر الأرناؤوط في تحقيقه لكتاب «الواapl الصيب» لابن القيم ص ١٨١.

(٥) «فتح البيان تتمة منهاج التأسيس»، ص ٣٧٥.

(وأقول: إن هذا كان من مذاهب العرب في الجاهلية، فكان الرجل منهم إذا خدرت رجله، نكر من يحب أو دعاه فيذهب خدرها - ثم نكر الألوسي بعض أشعار العرب التي تدل على ما قاله -<sup>(١)</sup>).

ثم قال الألوسي: (أفيقال: أن هؤلاء الشعراء لما خدرت أرجلهم استغاثوا بمن يحبونه من امرأة أو غلام. لا أرى من يقول بذلك إلا من خدر عقله، وتركب جهله)<sup>(٢)</sup>.

وأما ما أورده ابن منصور من نقل عن ابن تيمية، فقد أظهر الشيخ عبد الطيف رحمة الله، تحريف ابن منصور لهذا النص، وكثافة جهله فقال:

(والجواب أن يقال: قد تصرفت في كلام الشيخ، وأسقطت أوله الذي يسببن به مقصوده، وقد تقدم أن هذه حرفية يهودية صار هذا المعترض على نصيب وافر منها ..

وقبل هذا النقل قرر شيخ الإسلام في هذه الرسالة التي يشير إليها المعترض أن دعا الصالحين مع الله، وطلب ما لا يقدر عليه إلا الله، كمغفرة التذوب، وهداية القلوب وطلب الرزق من غير جهة معينة .. ونحو ذلك مما يصدر من يعبد الأموات ويدعو الصالحين، ويستغيث بهم كفر صريح، وشرك ظاهر يستتاب فاعله فإن تاب وإلا قتل.

وبعد تقرير هذا قال: ولكن لغبنة الجهل ... - إلى آخر العبارة التي أوردها المعترض -. -

ومراد ابن تيمية بهذا الاستدراك أن الحجة إنما تقوم على المكلفين، ويترتب حكمها بعد بلوغ ما جاءت به الرسل من الهدى ودين الحق ... فمن بلغته دعوة الرسل إلى توحيد الله ووجوب الإسلام له، وفقه أن الرسل جاءت بهذا لم يكن له عذر في مخالفتهم، وترك عبادة الله. وهذا هو الذي يلزم بتكفيه إذا عبد غير الله، وجعل معه الأنداد والآلهة. والشيخ وغيره من المسلمين لا يتوقفون في هذا، وشيخنا رحمة الله قد قدر هذا وبينه وفاقاً لعلماء الأمة وافتداء بهم. ولم يكفر إلا بعد قيام الحجة وظهور الدليل، حتى أنه رحمة الله توقف في تكفير الجاهل من عباد القبور إذا لم يتيسر له من يتبهه.

ثم يقول الشيخ عبد الطيف:

(١) المرجع السابق ص ٣٧٦.

(٢) المرجع السابق ص ٣٧٦.

(وإذا تبَيَّنَ لِهِ مَا جَاءَ بِهِ الرَّسُولُ ﷺ وأَصْرَ وَعَانَدَ فَهُوَ غَيْرُ مُسْتَجِيبٍ، وَالْحَجَةُ قَائِمَةٌ عَلَيْهِ، سَوَاءٌ كَانَ إِصْرَارَهُ لِشَبَهَةٍ مِثْلِ النَّصَارَىِ، أَوْ كَانَ ذَلِكَ عَنْ عَنَادٍ وَاسْتِكْبَارٍ مِثْلِ فَرْعَوْنَ وَقَوْمِهِ، فَالصِّنْفَانِ يَحْكُمُ بِكُفْرِهِمْ إِذَا قَامَتِ الْحَجَةُ التِّي يَجْبُ اتِّبَاعُهَا، وَلَا يَلْزَمُ أَنْ يَعْرِفَ الْحَقُّ فِي نَفْسِ الْأَمْرِ كَمَا عَرَفَهُ الْيَهُودُ وَأَمْثَالُهُمْ. بَلْ يَكْفِي فِي التَّكْفِيرِ رَدُّ الْحَجَةِ وَعَدْمُ قَبْوَلِ مَا جَاءَتْ بِهِ الرَّسُولُ ...<sup>(١)</sup>).

وَبِإِيجَازٍ فَإِنْ مَنْ قَرَأَ مَا كَتَبَ الشِّيخُانِ أَبْنَ تَبَيْمِيَّةَ وَابْنَ الْقَيْمِ - رَحْمَهُمَا اللَّهُ - فِي مَسَأَلَةِ نَوْاقِضِ الْإِسْلَامِ، فَسِيَجِدُهُمَا يَتَقَوَّلُانِ مَعَ مَا كَتَبَ الشِّيخُ الْإِمامُ فِي تِلْكَ الْمَسَأَلَةِ، وَأَمَّا دُعَوْيَ الْمُخَالَفَةِ فَلَا تَكُونُ إِلَّا مِنْ قَصْرِ فَهْمِهِ، وَسَاءَ قَصْدُهُ كَحَالِ أُولَئِكَ الْخَصْوَمِ.

(١) «مُصَبَّحُ الظَّلَامِ فِي الرَّدِّ عَلَى مَنْ كَذَبَ عَلَى الشِّيخِ الْإِمامِ» ص٤٣٢، ص٣٢٥ بِالختَصارِ.  
انظر: مَا كَتَبَهُ مُحَمَّدُ شُويفٌ فِي كِتَابِهِ «الْقَوْلُ السَّدِيدُ» رَدًا عَلَى مَنْ زَعَمَ أَنَّ الشِّيخَ مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ الْوَهَابِ خَالِفٌ أَبْنَ تَبَيْمِيَّةَ وَابْنَ الْقَيْمِ ص٣٥ - ٤٠ .  
ولِمَعْرِفَةِ التَّفَصِيلِ فِي مَسَأَلَةِ قِيَامِ الْحَجَةِ عَلَى الْكَافِرِ الْمُعْنَىِ، وَالْفَرْقِ بَيْنِ قِيَامِ الْحَجَةِ، وَبَيْنِ فَهْمِهَا .  
انظر: مَا كَتَبَهُ الشِّيخُ عَبْدُ اللَّهِ أَبْوَ بَطِينٍ فِي رِسَالَتِهِ «الْكُفَّارُ الَّذِي يَعْذَرُ صَاحِبَهُ بِالْجَهَلِ»، فَلَا يَحْكُمُ عَلَيْهِ إِلَّا بَعْدَ أَنْ تَقُومَ عَلَيْهِ الْحَجَةُ، وَالَّذِي لَا يَعْذَرُ .  
«مَجمُوعَةُ الرِّسَالَاتِ الْمُسَائِلِ» ٤ / ٥١٠ - ٥٢٣ .

## المبحث الخامس :

### شبهة عدم طروع الشرك على هذه الأمة عرض ثم رد

أراد المناوئون بشبهة عدم طروع الشرك على هذه الأمة، أن ينفوا وقوع الشرك في هذه الأمة المحمدية، وأن ينفوا طروع الشرك على المسلمين، لأنها أمة معصومة من ذلك، ونورد أقوالهم في ذلك - من كتبهم أو من نقل عنهم - ثم تتبعها بالرد والبيان.

فجذ - أولاً - ابن عفالق يشنع على الشيخ الإمام في ذلك، فيقول: (وتنقيصه للأمة المعصومة من الضلال المحفوظة من الغواية، فيكتم محسنهم الجميلة ويرميهم بالشرك الأعظم، ويجعل عبادتهم كلها لله عنده هباءً منثوراً ..<sup>(١)</sup>).

ويقول ابن عفالق أيضاً: (وقد ثبت بالأدلة والبراهين القاطعة عصمة الأمة، ومن نفي العصمة عنهم إلى الكفر أقرب)<sup>(٢)</sup>.

ويورد سليمان بن عبد الوهاب الأدلة على عصمة هذه الأمة، فيقول: (ومما يدل على بطلان قولكم في تكبير من كفرتوا به ما روى البخاري في صحيحه عن معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنه قال: سمعت النبي ﷺ يقول: «من يردد الله به خيراً يفقهه في الدين، وإنما قاسم والله يعطي، ولا يزال أمر هذه الأمة مستقيماً حتى تقوم الساعة، أو يأتي أمر الله تعالى ...»).

وجه الدليل منه: أن النبي ﷺ أخبر أن أمر هذه الأمة لا يزال مستقيماً إلى آخر الدهر، ومعلوم أن هذه الأمور .. التي تكفرون بها، مازالت قديماً ظاهرة ملأة البلاد فلو كانت هي الأصنام الكبرى، ومن فعل شيئاً من تلك الأفاسيل عابد للأوثان، لم يكن أمر هذه الأمة مستقيماً، بل منعكساً<sup>(٣)</sup>.

(ومما يدل على بطلان مذهبكم ما في «الصحابيين» عن عقبة بن عامر أن النبي ﷺ صعد المنبر فقال: «إني لست أخشي عليكم أن تشركوا بعدي ولكن أخشي عليكم

(١) رسالة ابن عفالق لابن معمر ق ٤٠.

(٢) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر ق ٥٧.

(٣) «الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية» ص ٤١.

الدنيا أن تنافسوا فيها .. الحديث»، وجه الدلالة منه أن النبي ﷺ أخبر بجميع ما يقع على أمته ... وما أخبر به في هذا الحديث الصحيح أنه أمن أن أمته تعبد الأوثان، ولم يخافه، وأخبرهم بذلك ...<sup>(١)</sup>.

ويتابع سليمان أدلته فيقول:

(ومما يدل على بطلان مذهبكم ما روى مسلم في «صحيحه» عن جابر بن عبد الله عن النبي ﷺ أنه قال: «إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب ولكن في التحرير بينهم» وروى الحكم وصححه وأبو يعلى والبيهقي عن ابن مسعود قال قال رسول الله ﷺ: «إن الشيطان قد يئس أن تعبد الأصنام بأرض العرب، ولكن رضي منهم بما دون ذلك بالمحقرات وهي الموبقات».

أقول وجه الدلالة:

أن الرسول أخبر أن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، وفي حديث ابن مسعود أليس الشيطان أن تعبد الأصنام بأرض العرب، وهذا بخلاف مذهبكم فإن البصرة وما حولها وال العراق من دون الدجلة الموضع الذي فيه قبر علي وقبر الحسين رضي الله عنهما، وكذلك اليمن كلها والجaz كل ذلك من أرض العرب، ومذهبكم أن هذه المواقع كلها عبد الشيطان فيها، وعبدت الأصنام، وكلهم كفار ... وهذه الأحاديث ترد مذهبكم<sup>(٢)</sup>.

يقول القباني:

(نقول أن الأمة قد أجمعـت على تكـفير من ضـل هـذه الأـمة، وـمـن نـقل الإـجماع عـلـماءـالـحنـابـة ..<sup>(٣)</sup>).

ويقول عبد الرؤوف بن محمد بعد أن نكر حديث افتراق الأمة: (وليس الافتراق مخرجاً عن ملته - أي الملة المحمدية - ... وما حكى خلف عن سلف أن أحداً من الصحابة والتابعين منع أحداً من فرق الإسلام من إتيان المسجد الحرام، ولو كانوا قائلين بكفرهم لمنعهم من الحج ..<sup>(٤)</sup>).

وقد أشار الشيخ عبد الرحمن بن حسن إلى بعض الخصوم الآخرين من أورد هذه الشبهة، واعتراض بها على الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، يقول الشيخ

(١) ، (٢) المرجع السابق ص ٤٥.

(٣) «فصل الخطاب» ق ٢١٤.

(٤) «فصل الخطاب في نقض مقالة ابن عبد الوهاب» ق ١٣.

(وممن أورد هذه الشبهة عليه عبد الله المويسي راعي حرمة، وابن إسماعيل في الوشم، وسليمان بن عبد الوهاب في العارض، وزعموا أن الأمة لا يقع فيها شرك ..<sup>(١)</sup>). وأورد هذه الشبهة رجل من الإحساء - زمن الشيخ عبد الرحمن بن حسن - قائلاً: (يا أيها الرجل الجاهل المعجب بنفسه لقد غويت وجهلت باعتقادك في هذه الأمة المحمدية التي قال الله فيها ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أَخْرَجْتُ لِلنَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup> وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَا﴾<sup>(٣)</sup> أي عدلاً خياراً<sup>(٤)</sup>).

كما زعم داود بن جرجيس استحالة وقوع الشرك في الأمة المحمدية<sup>(٥)</sup> وردد عثمان بن منصور تلك الدعوى، فهو يرى أن هذه الأمة ليس فيها من يعلم الكفر، وأنها أمة صالحة - كلها - من أولها إلى آخرها، ليس فيها شرك<sup>(٦)</sup>.

وإذا انقلنا إلى مقام الرد والبيان، فإننا نلاحظ أن الشيخ الإمام قد تصدى لتلك الشبهة، فأزال اللبس، وأبان وجه الحق في ذلك، وحشد الأدلة والبراهين التي تثبت وتدل على وقوع الشرك في هذه الأمة، فبأدب في كتابه النفيس «كتاب التوحيد»، هذا الباب: (باب ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان).

يقول الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب - في مقدمة شرح هذا الباب - :

(أراد المصنف بهذه الترجمة، الرد على عباد القبور، الذين يفعلون الشرك ويقولون: أنه لا يقع في هذه الأمة المحمدية وهم يقولون لا إله إلا الله محمد رسول الله. وبين في هذا الباب من كلام الله وكلام رسوله عليه السلام، ما يدل على تنوع الشرك في هذه الأمة، ورجوع كثير منها إلى عبادة الأوثان، وإن كانت طائفة منها لاتزال على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى<sup>(٧)</sup>).

وليس المقام - هنا - مقام تفصيل وإسهاب، حتى نذكر ما سطّره الشيخ الإمام

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٥٣/٢.

(٢) سورة آل عمران: آية ١١٠.

(٣) سورة البقرة: آية ١٤٣.

(٤) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٥٤/٢.

(٥) انظر: «تأسيس التقديس» لابن بطين ص ٢.

(٦) انظر: «الدر السنّي في الأجوية النجدية» ١٨٧/٩، ٢١٠، ٢٠٣.

(٧) «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد»، ص ٣٦٢.

في هذا الباب، من الأدلة والحجج في إبطال تلك الشبهة، لذا فإننا نقتصر على دليل واحد مما ذكره الشيخ الإمام في شرحه لحفيده الشيخ سليمان بن عبد الله رحمهم الله، يقول الشيخ الإمام:

(قوله عليه السلام) - فيما زاده البرقاني في صحيحه - «إنما أخاف على أمتي الأئمة المسلمين، وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيمة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمرتكبين، وحتى تعبد قتام من أمتي الأوئل...»<sup>(١)</sup> الحديث<sup>(٢)</sup>.

يقول الشيخ سليمان - شارحاً له - (وفي رواية لأبي داود: «وحتى تعبد قبائل من أمتي الأوئل» ومعناه ظاهر، وهذا هو شاهد الترجمة، ففيه الرد على من قال بخلافه من عباد القبور الذين ينكرون وقوع الشرك، وعبادة الأوئل في هذه الأمة، وفي معنى هذا ما في «الصحيحين» عن أبي هريرة مرفوعاً: «لا تقوم الساعة حتى تضطرب آليات نساء دوس على ذي الخلصة...» إلى آخر ما قاله رحمة الله<sup>(٣)</sup>).

ويرد الشيخ عبد الرحمن بن حسن - رحمة الله - على استدلال صاحب الإحساء بالآيتين السابقتين ... فيقول:

(قلت: فترك من الآيتين ما هو دليل عليه، وذلك أن الله وصف خير أمة أخرجت للناس بثلاث صفات وهي لأهل الإيمان خاصة، وليس لأهل الكفر والشرك، والنفاق والبدع والفسق فيها نصيب فقال: «تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله، فليس المشركون والمنافقون من خير أمة .. بل هم شرار الأمة»<sup>(٤)</sup>).

ويقول الشيخ عبد الرحمن بن حسن رحمة الله:

(وكل أهل الملل من اليهود النصارى والمجوس والصابئة من أمته الذين أرسل إليهم، وكلهم من أمة محمد، وهم أمة الدعوة ... ومن لم يؤمن بالنبي عليه السلام ولم يتبعه من هذه الملل الخمسة فهو في النار، كما قال تعالى: «إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ

(١) وهذه الزيادة عند الإمام أحمد وأبي داود وأبي ماجه وبخشل في تاريخ واسط، والحاكم، وأبي نعيم في الحلية والدلائل بسند صحيح على شرط مسلم عن كتاب «النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد» لجاسم فهيد الدوسري، ط١، دار الخلفاء، الكويت، ٤٠٤هـ، ص ١٢٩.

(٢) «تيسير العزيز الحميد» ص ٣٦٩.

(٣) المرجع السابق ص ٣٧٧.

(٤) مجموعة الرسائل والمسائل ٥٤/٢، ٥٤ بتصريف

وانظر رد الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن على الاستدلال بالآيتين السابقتين («كتن خير أمة أخرجت للناس»)، «و كذلك جعلناكم أمة وسطاء» ونحوهما، « الدرر السنوية»، ٣٥٤/٩ - ٣٥٦.

والملائكة في نار جهنم خالدين فيها أولئك هم شر البرية<sup>(١)</sup> فأخبر تعالى أنهم في النار مع كونهم من هذه الأمة.

وأما استدلاله بقوله تعالى: «وكذاك جعلناكم أمة وسطاً» .. فالخطاب للنبي ﷺ وأصحابه، وهو المعنيون بهذه الآية، ومن كان مثلكم من أهل الإيمان لحق بهم، وأما الكفار والمشركون والمنافقون فهم أعداء الأمة الوسط في كل زمان ومكان، ولا يمكن أحد أن يزعم أنهم من الأمة الوسط إلا مثل هذا الجاهل الذي يقول ليس في الأمة كافر ولا مشرك ...<sup>(٢)</sup>.

ويبيّن الشيخ عبد الرحمن بن حسن جانباً من البدع والشرك والضلالة التي وقعت في هذه الأمة ... مثل المرتدين في عهد الصديق، والخوارج زمن علي بن أبي طالب والقدرية، والجهمية الجبرية، ودولة القرامطة، الذين وصفهم شيخ الإسلام بأنهم أشد الناس كفراً، والبيهقيين، والعبديين وغيرهم<sup>(٣)</sup>.

وأما استدلال الشيخ سليمان بن عبد الوهاب بحديث «إن الشيطان يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب» على عدم وقوع الشرك في جزيرة العرب فقد أجاب على ذلك الاستدلال الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين فكان مما قاله رحمة الله: (قال ابن رجب على الحديث: أنه يئس أن يجتمعوا كلهم على الكفر الأكبر، وأشار ابن كثير إلى هذا المعنى عند تفسيره قوله تعالى: «اليوم يئس الذين كفروا من دينكم»<sup>(٤)</sup> قال ابن عباس رضي الله عنه: يعني يئسوا أن تراجعوا دينكم.

وأيضاً في الحديث نسبة اليأس إلى الشيطان مبنياً للفاعل لم يقل أليس بالبناء للمفعول، ولو قدر أنه يئس من عبادته في أرض العرب إياساً مستمراً فإنما ذلك ظن منه وتخمين، لا عن علم؛ لأنه لا يعلم الغيب، وهذا غيب لا يعلمه إلا الله ...، كما أن أكثر العرب ارتدوا بعد وفاة النبي ﷺ فكثير منهم رجعوا إلى الكفر وعبادة الأولئك، وكثير صدقوا مسلمة في دعوه الكاذبة للنبي، ومن أطاع الشيطان في نوع من أنواع الكفر فقد عبده، لا تختص عبادة الشيطان بنوع من الشرك، كما أن المصطفى ﷺ

(١) سورة البينة: آية ٦.

(٢) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٢/٥٧، ٦١.

· وانظر: رسالة الشيخ عبد الرحمن بن حسن «التوحيد وتروء الشرك على المسلمين في مجموعة التوحيد» ص ٣٥٠ - ٣٥٨.

(٣) انظر: «مجموعة الرسائل» ٢/٦٢ - ٨٠.

(٤) سورة العنكبوت: آية ٣.

أخبر أن هذه الأمة تفعل كما فعلت الأمم قبلها: اليهود والنصارى وفارس والروم...) (١).

وكان من جواب علامة العراق محمود شكري الآلوسي على الاستدلال بهذا الحديث أنه قال:

(.. الحديث لا يدل على عدم وقوع الكفر في جزيرة العرب وانتقاء الإلحاد فيها، فإن الدلالة على ذلك مما لا يحتاج في إبطالها إلى دليل .. فقد ارتد عند وفاة النبي عليهما السلام بعض قبائل العرب الساكنين في صميم الجزيرة العربية، حتى قاتلهم الصديق رضي الله عنه، بعد أن حكم هو والصحابة بکفرهم، ولا يبعد أن يقال مراد النبي عليهما السلام قوله: «إن الشيطان ..» أن الشيطان لا يطمع أن يعبد المؤمنون في جزيرة العرب، وهم المصدقون بما جاء به الرسول من عند ربهم المذعنون له، المتمثلون لأوامره، ولا شك أن من كان على هذه الصفة فهو على بصيرة ونور من ربها، فلا يطمع الشيطان أن يعبده ...).

فوجود مثل هذا في جزيرة العرب لا ينافي الحديث الصحيح، كما لا يخفى على من له قلب سليم وعقل رجيب. وإطلاق لفظ المصلين على المؤمنين كثير في كلام العارفين.

ويحتمل أن يراد بالمصلين أناس معلومون بناء على أن تكون «آل» للعهد وأن يراد بهم الكاملون فيها ... وهم خير المقربون، يؤيد ذلك قول النبي عليهما السلام - في آخر الحديث -: «ولكن في التحرير بينهم» .. يقول الطبي: لعل المصطفى عليهما السلام أخبر بما يكون بعده من التحرير الواقع بين صحبة رضوان الله عليهم أجمعين. أي أيس أن يعبد فيها، ولكن يطمع في التحرير.

- إلى أن قال الآلوسي - وأنت تعلم أن الدليل متى طرقه الاحتمال بطل به الاستدلال) (٢).

وكما أن المصطفى عليهما السلام قد أخبر بوقوع الشرك وحدوثه في هذه الأمة، ووقع وحصل هذا الإخبار بما هو مشاهد عياناً، فإنه - أيضاً - أخبر بأن الله تكفل لهذه الأمة بحفظها دينها، فقال عليهما السلام: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة، لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله» (٣).

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٤/٤٨٢ - ٤٨٧ بتصريف.

(٢) «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس» ص ٤٩٧ - ٤٩٩ باختصار.

(٣) رواه مسلم.

وأما دعوى ابن منصور في منع وقوع الشرك في هذه الأمة، فقد أبان الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن تلبس ابن منصور في ذلك، فكان مما قاله: (وبالجملة فهذا المعتبر مموه بلغط الأمة ملبس. قال تعالى في ذم هذا الصنف من الناس ﴿وَلَا تُلْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُنُوا الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾<sup>(١)</sup> وهذا من أعظم اللبس والخلط والتمويه، والأمة تطلق ويراد بها عموم أهل الدعوة ويدخل فيها من لم يستجب لله ورسوله. وتطلق أيضاً ويراد بها أهل الاستجابة المنقادين لما جاءت به الرسل، ومن لم يفصل ويضع النصوص مواضعها فهو من الجاهلين الملتبسين)<sup>(٢)</sup>.

ويكشف الشيخ عبد اللطيف عن أصل هذه الشبهة عند ابن منصور، وسبب حدوثها فيقول: (واعلم أن هذا المعتبر لم يتصور حقيقة الإسلام والتوحيد، بل ظن أنه مجرد قول بلا معرفة ولا اعتقاد، وإنما فالتصريح بالشهادتين والإيمان بهما ظاهر هو نفس التصريح بالعداوة، ولأجل عدم تصوره أنكر هذا، ورد إلحاد المشركين في هذه الأزمان بالشركين الأولين، ومنع إعطاء النظير حكم نظيره، وإجراء الحكم مع عنته، واعتقد أن من عبد الصالحين، ودعاهم، وتوكل عليهم وقرب لهم القرابين مسلم من هذه الأمة، لأنه يشهد أن لا إله إلا الله)<sup>(٣)</sup> ويظهر جهل ابن منصور حين لم يفرق بين أمة الإجابة، وأمة الدعوة، وقد رد الشيخ عبد اللطيف ذلك الاشتباه، فقال: (ليس كل من وصف بأنه من الأمة يكون من أهل الإجابة والقبلة، وفي الحديث ما من أحد من هذه الأمة يهودي أو نصراني يسمع بي ثم لا يؤمن بي إلا كان من أهل النار» رواه ابن ماجه<sup>(٤)</sup>. وقال تعالى: ﴿فَكَيْفَ إِذَا جَئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجَئْنَا بِكَ عَلَى هُؤُلَاءِ شَهِيدًاٰ . يَوْمَئِذٍ يُوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوْا الرَّسُولَ لَوْ تَسُوِّي بِهِمُ الْأَرْضُ وَلَا يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثَهُ﴾<sup>(٥)</sup> فدللت هذه الآية على أن هؤلاء الكافرين من الأمة التي يشهد عليهم ﷺ ... وأمة في مقام المدح والوعد يراد بها أهل القبلة وأهل الإجابة. وتطلق في مقام التفرق والذم ويراد بها غيرهم. فلكل مقام مقال)<sup>(٦)</sup>.

وأما المنع من تكفير هذه الفرق .. فليس لأنهم من الأمة، ولكن - كما يقول الشيخ

(١) سورة البقرة: آية ٤٢.

(٢) «مصابح الظلام» ص ٣٠.

(٣) المرجع السابق ص ٣٦.

(٤) لم أتعذر عليه في سنن ابن ماجه، والحديث أخرجه مسلم في «صحيحة»، ١٣٤/١ في كتاب الإيمان، باب وجوب الإيمان برسالة نبينا محمد ﷺ إلى جميع الناس ونسخ العلل بملته.

(٥) سورة النساء: آية ٤١، ٤٢.

(٦) «مصابح الظلام» ص ٣٤١ باختصار.

عبد اللطيف رحمه الله - : (بل لأن التفرق قد يبقى معه أصل الإيمان والتوحيد المانع من الكفر المخرج من الملة. ولذلك وقع النزاع في كثير من هذه الطوائف، فمن كفر بعضهم فهو يحتاج بالخصوص المكفرة لهم من الكتاب والستة، ومن لم يكفر فحجته أن أصل الإسلام الثابت لا يحكم بزواله إلا لحصول مناف لحقيقةه ..<sup>(١)</sup>)

ونختم هذا المبحث بما ذكره العلامة الشيخ عبد الرحمن السعدي توضيحاً لمقصد الشيخ الإمام من إيراد باب (ما جاء أن بعض هذه الأمة تعبد الأوثان) ضمن «كتاب التوحيد».

يقول السعدي رحمه الله :

(مقصود هذه الترجمة الحذر من الشرك والخوف منه، وأنه أمر واقع في هذه الأمة لا محالة، والرد على من زعم أن من قال: لا إله إلا الله وتسمى بالإسلام أنه يبقى على إسلامه ولو فعل ما ينافيء من الاستغاثة بالقبور ودعائهم.

فإن الوثن اسم جامع لكل ما عبد من دون الله، لا فرق بين الأشجار والأحجار والأبنية، ولا بين الأنبياء والصالحين والطالحين في هذا الموضع، وهو العبادة فإنها حق الله وحده، فمن دعا غير الله، أو عبده، فقد اتخذه وثناً وخرج بذلك عن الدين، ولم ينفعه انتسابه إلى الإسلام، فكم انتسب إلى الإسلام من مشرك وملحد، وكافر، ومنافق.

والعبرة بروح الدين وحقيقةه، لا بمجرد الأسامي والألفاظ التي لا حقيقة لها)<sup>(٢)</sup>.

(١) المرجع السابق ص ٣٤٠.

(٢) «القول السيد في مقاصد التوحيد»، ص ٧١ - ٧٣، باختصار.

## المبحث السادس :

### شبهة تنزيل آيات في المشركين على المسلمين عرض ثم رد

يفتعل الخصوم شبهة أخرى، هي في حقيقتها لا تختلف عن أختها السابقة، فيدعون أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه من بعده، قد عمدوا إلى آيات من القرآن نزلت في المشركين، وخطب بها الكفار - آذاك - فحملها - أي الشيخ وأتباعه كما يدعون - على المسلمين، فجعلوا المسلمين مثل الكفار ..

هذه هي شبهتهم، مع ملاحظة أنهم يقصدون بال المسلمين - ها هنا - من يستغث بالآموات، وينبح للجن، وينذر للأولياء ... فهم مسلمون - على حد ظنهم - ماداموا يعترفون بأن الله هو المؤثر، والفاعل وبديه النفع والضر ...، وهم مسلمون - أيضاً - لأنهم ينطقون بالشهادتين، ولو وفعوا في تلك الشركيات.

وسنورد شبهتهم في ذلك .. ثم نتبعها بالرد والبيان.

يشير سليمان بن عبد الوهاب إلى تلك الشبهة، فيقول - مخاطباً أنصار الدعوة السلفية :-

(ولكن ليس هذا بأعجب من استدلالكم بآيات نزلت في الذين ﴿إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكرون ويقولون أتنا لتأركوا آلهتنا لشاعر مجنون﴾<sup>(١)</sup> والذين يقال لهم ﴿أنتم لتشهدون أن مع الله آلهة أخرى﴾<sup>(٢)</sup> والذين يقولون ﴿أجعل الآلة إلها واحدا﴾<sup>(٣)</sup>، ومع هذا يستدللون بهذه الآيات، وتنتزلونها على الذين يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويقولون ما لله من شريك، ويقولون ما أحد يستحق أن يعبد مع الله ...﴾<sup>(٤)</sup>.

ويورد علوى الحداد تلك الشبهة فيقول:

(وأما ما استدل به من الآيات الكريمة على تكفير المسلمين كقوله تعالى ﴿قل لمن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون سيقولون لله قل أفلأ تنذرون﴾<sup>(٥)</sup>).

(١) سورة الصافات: آية ٣٥، ٣٦.

(٢) سورة الأعراف: آية ١٩.

(٣) سورة ص: آية ٥.

(٤) «الصواعق الإلهية» ص ١١.

(٥) سورة المؤمنون: آية ٨٤، ٨٥.

وما بعدها من الآيات فهي إنما نزلت في حق الكفار المنكرين للقرآن والرسول.  
فأي مناسبة بين المسلم والكافر<sup>(١)</sup>.

ويدعى اللكنهوري تلك الدعوى فيقول:

(كما أن الخوارج طبقوا ما ورد في الكفار والمرجع من الآيات على المسلمين المؤمنين، فكذلك هؤلاء الوهابيون يطبقون سائر تلك الآيات الواردة في المشركين على مسلمي العالم ..<sup>(٢)</sup>).

ويزيد دحلان عن غيره - كعادته - الأكاذيب والشبهات، فيقول مستكثراً من تلك الشبهة:

(وعدموا إلى آيات كثيرة من آيات القرآن التي نزلت في المشركين فحملوها على المؤمنين ..<sup>(٣)</sup>).

ويقول في موضع آخر:

(وحملوا الآيات القرآنية التي نزلت في المشركين على خواص المؤمنين وعوامهم. كقوله تعالى: ﴿فَلَا تُدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾<sup>(٤)</sup> وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ دُنْاللَهِ مَنْ لَا يَسْتَجِبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دِعَائِهِمْ غَافِلُونَ، وَإِذَا حَشَرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدَاءٍ وَكَانُوا بِعِبَادِهِمْ كَافِرِينَ﴾<sup>(٥)</sup> ... حيث حملوها على المؤمنين، وأدخلوهم في عموم هذه الآيات<sup>(٦)</sup>).

ويقول دحلان في موضع ثالث، أثناء نكره معتقد الشيخ الإمام:  
(وتمسك في تكفير المسلمين بآيات نزلت في المشركين، فحملها على  
الموحدين)<sup>(٧)</sup>.

وتنقف الزهاوي تلك الشبهة، فردها - كغيره - قائلاً:

(وحمل الآيات التي نزلت في الكفار من قريش على أئمة الأمة)<sup>(٨)</sup> ثم قالها

(١) «مصباح الأنام» ص ١٧، ١٨ باختصار.

(٢) «كشف النقاب عن عقائد ابن عبد الوهاب» ص ٨٠.

(٣) «الدرر السننية في الرد على الوهابية» ص ٣٢.

(٤) سورة الجن: آية ١٨.

(٥) سورة الأحقاف: آية ٥، ٦.

(٦) «الدرر السننية» ص ٣٩ باختصار.

(٧) المرجع السابق ص ٥١.

(٨) «الفجر الصادق» ص ١٩.

مرة أخرى: (فعمد إلى الآيات القرآنية النازلة في المشركين فجعلها شاملة لجميع المسلمين ..<sup>(١)</sup>)

ويرددها ثالثة فيقول: (حملت الوهابية جميع الآيات القرآنية التي نزلت في المشركين على الموحدين من أمة محمد عليه السلام ..<sup>(٢)</sup>).

ويسوق محمد نجيب سوقية هذا الشبهة بأسلوبه المعتمد من بذاعة اللسان وكثافة الجهل وانعدام الورع .. فيقول عن الوهابية:

(أما كفاحها فجوراً فيما تدعى به، وتموئه به على العامة من هذه الأمة بقولها أن جميع ما جاء في أي القرآن مما كان أنزل بحق المشركين والكافرين يحملونه على كافة المسلمين الموحدين، ليتني أدرى عنهم هل وجدوا أحداً ينسب التأثير لشيء ما في الوجود إلا لله وحده لا شريك له ... أو يعتقد أن يكون فاعلاً غير الله تعالى في هذا العالم ...<sup>(٣)</sup>).

ويظهر في هذه الشبهة تلبيس الخصوم، وتمويههم على سواد الناس، حيث جعلوا عباد القبور مسلمين موحدين، لأنهم يعترفون بأن الله هو الفاعل دون غيره، ولذا فهم مسلمون - كما صرخ بذلك «نجيدهم» سوقية!

وقد أشار الشيخ عبد الله أبو بطين إلى خطر مقالة الخصوم، فقال رحمه الله: (وأما قول من يقول أن الآيات التي نزلت بحكم المشركين الأولين، فلا تتناول من فعل فعلهم، فهذا كفر عظيم، مع أن هذا قول ما يقوله إلا ثور مرتكس في الجهل، فهل يقول أن الحدود المنكورة في القرآن والسنة لأناس كانوا وانفروضاً؟ فلا يحد الزاني اليوم، ولا يقطع يد السارق، ونحو ذلك، مع أن هذا قول يستحي من ذكره، أتفقول هذا أن المخاطبين بالصلة والزكاة وسائر شرائع الإسلام انفرواضاً وبطل حكم القرآن؟<sup>(٤)</sup>).

وقد تحدث الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن عن آثار هذه الشبهة، فكان مما قاله رحمه الله:

(أن من منع تنزيل القرآن، وما دلّ عليه من الأحكام على الأشخاص والحوادث

(١) المرجع السابق ص ٢٥.

(٢) المرجع السابق ص ٤٧.

(٣) «تبين الحق والصواب» ص ١٣.

(٤) «الدرر السننية» ٨/ ٢٣٧.

التي تدخل تحت العلوم الفظي، فهو من أضل الخلق وأجهلهم بما عليه أهل الإسلام وعلماؤهم قرناً بعد قرن، وجيلاً بعد جيل، ومن أعظم الناس تعطيلًا للقرآن، وهجراً له وعزلاً عن الاستدلال به في موارد النزاع. فنصوص القرآن وأحكامه عامة لا خاصة بخصوص السبب.

وما المانع من تكبير من فعل ما فعلت اليهود من الصد عن سبيل الله والكفر به. مع معرفته؟<sup>(١)</sup>.

ويذكر الشيخ عبد اللطيف أن تلك الشبهة قد وقعت فيها داود بن جرجيس فقال الشيخ عبد اللطيف:

(ومن شبهاته قوله في بعض الآيات هذه نزلت فيمن يعبد الأصنام، هذه نزلت في أبي جهل، هذه نزلت في فلان وفلان يريد - قاتله الله - تعطيل القرآن عن أن يتناول أمثالهم وأشباههم من يعبد غير الله، ويعدله بريه)<sup>(٢)</sup>.

ويبيّن الشيخ عبد اللطيف أن هذه الشبهة من الأسباب المانعة عن فهم القرآن:

(ومن الأسباب المانعة عن فهم كتاب الله أنهم ظنوا أن ما حكى الله عن المشركين، وما حكم عليهم ووصفهم به خاص بقوم مضوا، وأناس سلفوا، وانقرضوا، لم يعقبوا وارثاً).

وربما سمع بعضهم قول من يقول من المفسرين هذه نزلت في عباد الأصنام، هذه في النصارى ...، فيظن الغرّ أن ذلك مختص بهم، وأن الحكم لا يتعادهم، وهذا من أكبر الأسباب التي تحول بين العبد وبين فهم القرآن والستة)<sup>(٣)</sup>.

ويظهر الشيخ صالح بن محمد الشثري خطورة هذه الشبهة ومدى انحرافها فيقول رداً على دحلان :-

(فيا سبحان الله كيف بلغ اتباع الهوى بصاحبه إلى هذا الجهل العظيم، والتناقض بين، وتحريف معاني آيات الله المحكمات الدالة على السؤال والطلب، وبحاجة بها على أنها وردت في المشركين وأن حكمها لا يتعادهم ... مع أن أحكام القرآن متناولة لجميع أمة محمد ﷺ إلى قيام الساعة. قال تعالى: ﴿لَأَنذِرْكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ﴾<sup>(٤)</sup>،

(١) «مصابح الظلام» ص ١٤٠.

(٢) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٧٨/٣.

(٣) «دلائل الرسوخ» ص ٤٤.

(٤) سورة الأنعام: ص ١٩.

وعلی قول هذا المبطل أن حکم القرآن لا يتعدى من نزل فيه، فيقال: قد خاطب الله الصحابة بشرائع الدين كالصلوة والزكاة والصيام والحج، وبآيات المواريث، وبآيات الحدود، فيلزم على قول هذا المبطل أن حکمها لا يتعدى الصحابة. وهذا كفر وضلال، فإن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ..)<sup>(١)</sup>.

ويوضح السهسواني - رحمة الله - صحة معتقد الشيخ الإمام في تلك المسألة، فقال:

(نعم قد استدل الشيخ رحمة الله على كفر عباد القبور بعموم آيات نزلت في الكفار، وهذا مما لا مhydrور فيه، إذ عباد القبور ليسوا بمؤمنين عند أحد من المسلمين... وإنما تمسك الشيخ في تكبير الذين يسمون أنفسهم مسلمين، وهم يرتكبون أموراً مكفرة بعموم آيات نزلت في المشركين، وقد ثبت في علم الأصول أن العبرة لعلوم النظر، لا لخصوص السبب، وهذا مما لا مجال فيه لأحد<sup>(٢)</sup>).

ومما كتبه الشيخ عبد الكريم بن فخر الدين - ردًا على دحلان وغيره ممن وقع في تلك الشبهة - قوله:

(إن العبرة بعموم اللفظ لا لخصوص السبب، فحمل آية نزلت في مشرك على مؤمن بتشبيهه به شائع ذائع، ولأجل ذلك أجرى الفقهاء حكم الكفر بالتشبه بالكفر، وقد ورد عنه عليه السلام: «من تشبه بقوم فهو منهم»<sup>(٣)</sup>).<sup>(٤)</sup>

ویقول ابن سحمان:

(فمن فعل كما فعل المشركون من الشرك بالله، بصرف خالص حقه لغير الله من الأنبياء والأولياء والصالحين، ودعاهم مع الله، واستغاث بهم كما يستغيث بالله، وطلب منهم ما لا يطلب إلا من الله، فما المانع من تنزيل الآيات على من فعل كما فعل المشركون، وتکفیره، وقد نکر أهل العلم أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، ولكن إذا عميت قلوبهم عن معرفة الحق، وتنزيل ما أنزله الله في حق المشركين على من صنم صنیعهم واحتدا حذوهم فلا حيلة فيه)<sup>(٥)</sup>.

ويكشف محمد رشيد رضا عن كثافة جهل أصحاب هذه الشبهة فيقول:  
(ومن عجائب جهل دحلان وأمثاله أنهم يظنون أن ما بينه القرآن من بطلان شرك

(١) «تأييد الملك المنان»، ق. ٣٩.

(٢) «صيانة الإنسان عن وسوسه حلان» ص ٤٨٧.

(٣) آخر حمه أبو داود وأحمد.

(٤) «الحق المبين في الرد على النهاية المبتدعة» ص ٦٤.

(٥) «كشف غياب الظلام عن أوهام جلاء الأوهام» ص ١٩٥، وانظر: «الأسنة الحداد» ص ١٢٢.

المشركين خاص بهم لذواتهم، وليس بحجة على من يفعل مثل فعلهم كأن من ولد مسلماً يباح له الشرك لجنسيته الإسلامية، وإن أشرك بالله في كل ما عده كتاب الله شركاً، وعلى هذا لا يتصور وقوع الردة في الإسلام، لأن من سمي مسلماً يجب أن يسمى كفره وشركه إسلاماً، أو يعد مباحاً له أو حراماً على الأقل، وقد يدعونه مشروعأً بالتأويل<sup>(١)</sup>.

ويرد الشيخ فوزان السالبي تلک الدعوى، فيقول:

(وأما القول بأن الآيات التي نزلت بحق المشركين من العرب لا يجوز تطبيقها على من عمل عملهم ممن يتسمى بالإسلام لأنه يقول: لا إله إلا الله، فهو قول من أغواه الشيطان. فآمن ببعض الكتاب وكفر ببعض؛ لأن مجرد التلفظ بالشهادة مع مخالفة العمل بما دلت عليه لا تنفع قائلها، وما لم يقم بحق لا إله إلا الله نفيأ وإثباتاً، وإلا كان قوله لغوأ لا فائدة فيه.

فالمعترض يرید تعطيل أحكام الكتاب والسنّة، وقصرها على من نزلت فيهم، وهذا القول يقتضي رفع التكليف عن آخر هذه الأمة<sup>(٢)</sup>.

ونختم هذه الأوجبة، بما سطره القصيمي ردأ على هذه الشبهة، يقول:

(ومازال المسلمون والعلماء والأئمة الأعلام، يستدللون بالآيات النازلة في الكفار على ما يفتقون به المسلمين ... وما زالوا يأخذون من تلك العموميات الحجج والدلالات على معتقداتهم وإيمانهم، ولا خلاف عندهم أن القرآن إذا ما نهى اليهود، والنصارى، أو المجوس عن أمر من الأمور، أو أخبر أن ذلك كفر فيهم، أنهم هم أيضاً منهيون عن ذلك الأمر، وأنه كفر فيهم.

وقد عقد الإمام الشاطبي في أول كتابه «الاعتصام» فصلاً مبسوطاً رد به على البدع والمبتدعين، محتجاً بعموم الآيات النازلة في أهل الكتاب، وذكر فيه أقوال كثيرة عن السلف من صحابة وتابعين ومن بعدهم، قد احتاجوا فيها بالآيات المطلقة النازلة أصلأً في طوائف الشرك، وأهل الكتاب على إثم البدعة، وخطأ المبتدعين من المسلمين<sup>(٣)</sup>.

(١) «صبيانه الإنسان» للسهواني (تعليق محمد رشيد رضا) ص ٤٨٧.

(٢) «البيان والإشارات لكشف زيف الملحد الحاج مختار» ص ٢٧٧.

(٣) «الصراع بين الإسلام والوثنية»، ٤١٩/١ باختصار.

## المبحث السابع :

### شبهة خروج الشيخ على دولة الخلافة

ادعى بعض خصوم الدعوة السلفية أن الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب قد خرج على دولة الخلافة العثمانية، ففارق بذلك الجماعة، وشق عصا السمع والطاعة.

فيصف ابن عفالق التوحيد الذي عليه أتباع الدعوة السلفية، فيقول: (وأما توحيدكم الذي مضمونه الخروج على المسلمين ... فهذا إلحاد لا توحيد)<sup>(١)</sup>. وينعتهم عمر المحجوب مخاطبًا لهم: (ووقعتم في شق العصا)<sup>(٢)</sup> ونلاحظ أن ابن عابدين في حاشيته - كما سبق ذكره - قد وصف أتباع هذه الدعوة بأنهم خوارج، وذلك ضمن باب البغاء، وهم الخارجون عن طاعة الإمام بلا حق<sup>(٣)</sup>.

ويدعى دحلان أن أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب (فارقوا الجماعة والسود الأعظم)<sup>(٤)</sup>، كما يدعى الزهاوي أنهم عرروا (بالمروق عن طاعة أمير المؤمنين)<sup>(٥)</sup>، وإن كثيراً من الخصوم قد وصفوا الشيخ الإمام وأتباعه بأنهم خوارج؛ لأن من صفات الخوارج الخروج على إمام المسلمين، وشق عصا الطاعة بمجرد وقوعه في المعاصي التي دون الكفر الأكبر ...

ونوضح ذلك بما ادعاه العاملمي حيث يقول:

(الخوارج استحلوا قتال ملوك المسلمين والخروج عليهم .. وكذلك الوهابيون)<sup>(٦)</sup>.

ويذكر صاحب كتاب «خلاصة تاريخ العرب» مبحثاً بعنوان:

(المبحث السادس: في خروج الوهابية عن الطاعة)<sup>(٧)</sup>.

ويدعى عبد القديم زلوم أن الوهابيين بظهور دعوتهم قد كانوا سبباً في سقوط دولة الخلافة.

(١) جواب ابن عفالق على رسالة ابن معمر، ق ٥٧.

(٢) رسالة في الرد على الوهابية ص ٤.

(٣) انظر: حاشية ابن عابدين ٢٦٢/٤.

(٤) «الدرر السنية في الرد على الوهابية» ص ٣٢.

(٥) «الفجر الصادق» ص ٧٣.

(٦) «كشف الارتباط» من ١١٥ ص ١ باختصار.

(٧) سيدبو، خلاصة تاريخ العرب، ترجمة على باشامبارك، ط ١، مطبعة محمد أفندي، مصر، ١٣٠٩ هـ، ص ٢٧٩.

يقول:

(وكان قد وجد الوهابيون كيان داخل الدولة الإسلامية بزعامة محمد بن سعود ثم ابنه عبد العزيز، فأمدتهم إنجلترا بالسلاح والمال، واندفعوا على أساس مذهبي للاستيلاء على البلاد الإسلامية الخاضعة لسلطان الخلافة أي رفعوا السيف في وجه الخليفة، وقاتلوا الجيش الإسلامي جيش أمير المؤمنين بتحريض من الإنجليز وإمداد منهم<sup>(١)</sup>).

و قبل أن نورد الجواب على شبهة خروج الشيخ محمد بن عبد الوهاب على دولة الخلافة، فإنه من المناسب أن نذكر ما كان عليه الشيخ الإمام من اعتقاد وجوب السمع والطاعة لأنّة المسلمين برّهم وفاجرهم، ما لم يأمرّوا بمعصية الله، لأن الطاعة إنما تكون في المعروف.

يقول الشيخ الإمام في رسالته لأهل القصيم:

(وأرى وجوب السمع والطاعة لأنّة المسلمين برّهم وفاجرهم ما لم يأمرّوا بمعصية الله، ومن ولّى الخلافة واجتمع عليه الناس ورضوا به، وغلبهم بسيفه حتى صار خليفة وجبت طاعته، وحرم الخروج عليه)<sup>(٢)</sup>.

ويقول أيضاً:

(الأصل الثالث: أن من تمام الاجتماع السمع والطاعة لمن تأمر علينا، ولو كان عبداً حبشياً، فبَيْنَ اللَّهِ لَهُ هَذَا بَيْنَ أَشَائِعَ كَافِيَّ بُوْجُوهِهِ مِنْ أَنْوَاعِ الْبَيَانِ شَرْعًا وَقَدْرًا. ثم صار هذا الأصل لا يعرف عند كثير من يدعى العلم، فكيف العمل به)<sup>(٣)</sup>.

وصرّح الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمة الله باعتقادهم في هذه المسألة فقال:

(ونرى وجوب السمع والطاعة لأنّة المسلمين برّهم وفاجرهم ما لم يأمرّوا بمعصية)<sup>(٤)</sup>.

وبعد هذا التقرير الموجز الذي أبان ما كان عليه الشيخ من وجوب السمع والطاعة لأنّة المسلمين برّهم وفاجرهم ما لم يأمرّوا بمعصية الله.

(١) «كيف هدمت الخلافة»، ص ١٠.

(٢) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٥/١١.

(٣) المرجع السابق ١/٣٩٤.

(٤) «الهدية السنّية» ص ١٠٩.

فإننا نشير إلى مسألة مهمة جوياً عن تلك الشبهة، فهناك سؤال مهم هو: هل كانت نجد موطن هذه الدعوة ومحل نشأتها تحت سيطرة دولة الخلافة العثمانية؟

يجيب الدكتور صالح العبود على هذا السؤال فيقول:

(لم تشهد نجد على العموم نفوذاً للدولة العثمانية، فما امتد إليها سلطانها، ولا أتى إليها ولاة عثمانيون، ولا جاءت خلال ديارها حامية تركية في الزمان، الذي سبق ظهور دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله، وما يدل على هذه الحقيقة التاريخية استقراء تقسيمات الدولة العثمانية الإدارية، فمن خلال رسالة تركية عنوانها «قوانين آل عثمان مضامين دفتر الديوان» يعني قوانين آل عثمان في ما يتضمنه دفتر الديوان، ألقها - يمين علي أفندي - الذي كان أميناً للدفتر الخاقاني سنة ١٤٠٩ هـ الموافقة لسنة ١٦٠٩ م من خلال هذه الرسالة يتبيّن أنه منذ أوائل القرن الحادى عشر الهجرى، كانت دولة آل عثمان تنقسم إلى اثنتين وثلاثين إىالا، منها أربع عشرة إىالا عربية، وببلاد نجد ليست منها ماعدا الإحساء إن اعتبرناه من نجد ..<sup>(١)</sup>).

ويقول الدكتور عبد الله العثيمين:

(ومهما يكن فإن نجداً لم تشهد نفوذاً مباشراً للعثمانيين عليها قبل ظهور دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، كما أنها لم تشهد نفوذاً قوياً يفرض وجوده على سير الحوادث داخلها لأية جهة كانت، فلا نفوذ بني جبر، أو بني خالد في بعض جهاتها، ولا نفوذ الأشراف في بعض جهاتها الأخرى أحدث نوعاً من الاستقرار السياسي، فالحروب بين البلدان النجدية ظلت قائمة، والصراع بين قبائلها المختلفة استمر حاداً عنيناً)<sup>(٢)</sup>.

يقول الدكتور عجيل التشيبي:

(أن نجداً وما جاورها لم تعرها دولة الخلافة أهمية تذكر، وربما كانت سياستها هذه تجاه بلاد نجد لسعة أراضيها، وترامي أطراها، هذا من جانب، ولتمكن التوزيع

(١) «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأثرها في العالم الإسلامي» - غير منشور - ٢٧/١.

(٢) محمد بن عبد الوهاب حياته وفكرة، ص ١١.

واستكمالاً لما ذكره العثيمين آنفاً، فإننا نورد قوله:

(وما ورد من أن بعض أئمة المساجد النجاشيين كانوا حينذاك يمدون السلطان العثماني في الخطبة، ربما كان سببه ما يكتنف الناس عامة من مشاعر طيبة تجاه ذلك السلطان، وربما كان ناتجاً عن استعمال أولئك الأئمة لخطب من هم أغزر علماء في المناطق الخاضعة خصوصاً مباشراً للعثمانيين).

عن كتاب «تاريخ المملكة العربية السعودية»، ص ٣٦، ٣٧.

القبلي والعشائري من جانب آخر ..<sup>(١)</sup>.

ويقول أمين سعيد في هذا الشأن:

(ولقد حاولنا كثيراً في خلال دراستنا لتاريخ الدولتين الأموية والعباسية، وتاريخ الأيوبيين، والمماليك في مصر، ثم تاريخ العثمانيين الذين جاءوا بعدهم وورثوهم، أن نعثر على اسم وال، أو حاكم أرسله هؤلاء، أو أولئك أو أحدهم إلى نجد أو إحدى مقاطعاتها الوسطى، أو الشمالية، أو الغربية أو الجنوبية، فلم نقع على شيء، مما يدل على مزيد من الإهمال تحمل تبعته هذه الدول ..

على أن الذي استنتاجناه في النهاية هو أنهم تركوا أمر مقاطعات نجد الوسطى والغربية إلى الأشراف الهاشميين حكام الحجاز الذين جروا على أن يشرفوا على قبائلها إشرافاً جزئياً<sup>(٢)</sup>.

ويقول أيضاً:

(وكان كل شيخ أو أمير في نجد مستقل استقلالاً تاماً في إدارة بلاده وما كان يعرف الترك، ولا الترك يعرفونه)<sup>(٣)</sup>.

وبين حسين خرزل حال نجد زمن العصر العثماني فيقول:

(ولما حلت سنة ٩٢٣هـ، وظهرت الدولة العثمانية على المسرح السياسي في جزيرة العرب، - وإن كانت الجزيرة العربية لم تشمل بالحكم العثماني المركزي المباشر، بل اكتفت الدولة العثمانية بالسلطة الاسمية عليها -، كان كل قطر من أقطار الجزيرة العربية مستقلاً بذاته، ولا سيما نجد، فقد كانت العصبيات فيها قائمة على قدم وساق، لكل عشيرة دولة، وكل حاكم من أولئك الحكام حوزته الخاصة يحكمها حكماً

(١) مجلة المجتمع، عدد ٥٠٩، ٢٣ صفر ١٤٠١هـ.

ومما يدل على أن موقف الشيخ من دولة الخلافة كان سليماً، وأن الشيخ كان لا يجد شكاً بأن محل دعوته ليس لها علاقة بدولة الخلافة، ما جاء في رسالته لفاضل آل مزید رئيس بادية الشام حيث قال له: (إن هذا الذي أنكروا علي وأبغضوني وعادوني من أجله إذا سألوا عنه كل عالم في الشام أو اليمن أو غيرهم يقول هذا هو الحق وهو بين الله ورسوله، ولكن ما أقدر أن أظهره في مكانٍ لأجل أن الدولة ما يرضون، وابن عبد الوهاب أظهره لأن الحاكم في بلده ما أنكره بل لما عرف الحق اتبعه) (مجموعة مؤلفات الشيخ، ٣٢/٥).

فيبدو من هذا النص سلامه موقف الشيخ من دولة الخلافة، وأن الشيخ كان لا يجد شكاً بأن محل دعوته ليست خاضعة لدولة الخلافة.

(٢) «تاريخ الدولة السعودية»، من مطبوعات دارة الملك عبد العزيز، ص ٢٣.

(٣) كتاب عن الإمام محمد بن عبد الوهاب، ط١، شركة التوزيع العربية، بيروت، ١٧٩٦.

مطلاً<sup>(١)</sup>.

ويقول جاكلين بيرين في ذلك:

(ولكن شبه الجزيرة العربية ظلت ممتنعة على الفتح التركي بفضل صحرائها التي هلكت فيها عطشاً الجيوش التي وجهها السلطان سليمان سنة ١٥٥٠<sup>(٢)</sup>). فإذا كانت نجد - محل ظهور وانطلاق هذه الدعوة - ليست تحت سيطرة العثمانيين، فكيف ترد هذه الشبهة ويبطن أن الشيخ قد خرج على دولة الخلافة؟ واستكمالاً لهذا المبحث نذكر بعض جواب سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله ابن باز على ذلك الاعتراض، يقول الشيخ عبد العزيز:

(لم يخرج الشيخ محمد بن عبد الوهاب على دولة الخلافة العثمانية - فيما أعلم وأعتقد -، فلم يكن في نجد رئاسة ولا إمارة للأتراء، بل كانت نجد إمارات صغيرة وقرى منتشرة، وعلى كل بلدة أو قرية - مهما صغرت - أمير مستقل ... وهي إمارات بينها قتال وحروب ومشاجرات، والشيخ محمد بن عبد الوهاب لم يخرج على دولة الخلافة، وإنما خرج على أوضاع فاسدة في بلده، فجاهد في الله حق جهاده وصابر وثابر حتى امتد نور هذه الدعوة إلى البلاد الأخرى ...)<sup>(٣)</sup>.

ويجيب الشيخ محمد نسيب الرفاعي على من ادعى أن هذه الدعوة حركة انقلابية المراد منها خلع الخليفة العثماني، وإعادة الخلافة إلى العرب، فكان مما قاله:

(لم يكن ليخطر على بال الشيخ محمد بن عبد الوهاب أن ينقلب على خليفة المسلمين، ولا مرّ بخاطره ذلك .. ولكن الملتفين حول الخليفة إذ ذاك من الطرفين المتتصوفة قلوا له الأخبار، وشوهوها، ليوغرروا صدر الخليفة عليهم، وحرضوه عليهم بحجة أنهم أهل حركة انقلابية على الخليفة نفسه، تقصد إرجاع الخلافة إلى العرب .. مع أن من صميم عقيدة الشيخ رحمة الله التي هي العقيدة الإسلامية الحقة أنه لا تنقض الأيدي من طاعة الخليفة القائم إلا أن يرموا فيه كفراً بواحاً صراحأ، ولم ير الشيخ شيئاً من هذا حتى يدعو الناس إلى خلع الخليفة، حتى ولو كان الخليفة فاسقاً في ذاته، إن لم يصل فسقه إلى درجة الكفر البواح الصراح، فلا يجوز الانقلاب عليه،

(١) «تاريخ الجزيرة العربية في عصر الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، دار مكتبة الهلال، ص ٣٨، ٣٩.

(٢) «اكتشاف جزيرة العرب»، نقله إلى العربية قدمي قلجمي، دار الكاتب العربي، بيروت، ص ٢٤.

(٣) ندوة تجديد الفكر الإسلامي، أقيمت في قاعة المحاضرات بجامعة الملك سعود، ١٤٠٢هـ، (مسجلة على أشرطة كاسيت).

ولا الانتقاد على حكمه، وأن الشرع يخالف القيام على السلطان إلا في حالات الكفر البواح الصراح، حتى وإن الحركة - من أولها إلى آخرها - لم يكن لل الخليفة والخلافة أي علاقة في الدعوة ألبته، حتى ولما استتب لهم الأمر في نجد والحجاز، أنهم انتقضوا على الخليفة، ولم يكن لل الخليفة نكر فقط في مراحل الدعوة ..<sup>(١)</sup>.

يتبيّن - من خلال النصيّن السابقيّن - جانب من موقف الشيخ من دولة الخلافة. فليس هناك عداء أو خصومة لدولة الخلافة.

ولذا يقول الدكتور عجبل النشمي:

(نستطيع القول باطمئنان أن كتابات الشيخ محمد بن عبد الوهاب ليس فيها تصريح بموقف عدائٍ ضد دولة الخلافة).

- ويقول أيضاً: ولم نعثر على أي فتوى له تكفر الدولة العثمانية بل حصر افتاءاته في البوادي القرية منه التي كان على علم بأنها على شرك ..<sup>(٢)</sup>.

بل - كما يقول النشمي - أن موقفه من دولة الخلافة هو موقف الناصح الامر بالمعروف، المُنكر لما يخالف الشرع دون أن يتعداه إلى الصدام المسلح، بل كان يتجنّبه وينتحشه، كما هو واضح في موقفه من الأشراف الذين يحكمون الحجاز باسم دولة الخلافة. وينظر النشمي بعض الأحداث التاريخية - في زمان الشيخ - التي ثبتت ما كان عليه الشيخ الإمام من نبل الموقف، وتقدير الدولة العثمانية وإجلالها.<sup>(٣)</sup>.

ونورد خلاصة ما كتبه النشمي في هذا الموضوع، حيث يقول:

(فكان سياسة الشيخ وموقفه تجاه بلاد الحجاز أنه لم يؤثر عنه طوال حياته تحريض، أو استدعاء أو دعوة لحربها، أو الاستيلاء عليها لشعوره أن ذلك الفعل قد يفسر على أنه خروج على دولة الخلافة.

لم تحرّك دولة الخلافة ساكناً، ولم تبدّر منها أية مبادرة امتعاض، أو خلاف يذكر رغم توالي أربعة من سلاطين آل عثمان في حياة الشيخ ..<sup>(٤)</sup>.

(١) الشبهات التي أثيرت حول دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب (من بحث أسبوع الشيخ - غير منشور - ص ٩، ١٠).

(٢) مجلة المجتمع، عدد ٥٠٦، ١٧ محرم ١٤٠١هـ.

(٣) انظر: ما كتبه النشمي في مجلة المجتمع: عدد ٢٣، ٥٠٩ صفر ١٤٠١هـ، عدد ٥١٠، ٣٠ صفر ١٤٠١هـ.

(٤) مجلة المجتمع، عدد ٥١٠، ٣٠ صفر ١٤٠١هـ.

إذا كان - ما سبق - يعكس تصور الشيخ لدولة الخلافة، فكيف كانت صورة دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لدى دولة الخلافة؟

يقول د. عجيل النشمي مجيباً على هذا السؤال:

(لقد كانت صورة حركة الشيخ محمد بن عبد الوهاب لدى دولة الخلافة صورة قد بلغت من التشويه والتشویش مداه، فلم تطلع دولة الخلافة إلا على الوجه المعادي لحركة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، سواء عن طريق التقارير التي يرسلها ولاتها في الحجاز، أو ببغداد، أو غيرهما .. أو عن طريق بعض الأفراد الذين يصلون إلى الاستانة يحملون الأخبار) <sup>(١)</sup>.

وساق النشمي بعضاً من الأمثلة التي تظهر مدى التشويه وقلب الحقائق الذي ضمته تلك التقارير، أو نقله بعض الأفراد.

ولازالت آثار هذا التشويش، وتبدل الحقائق وتزويرها ظاهراً جلياً فيما كتب عن تاريخ العثمانيين، ونورد مثلاً على ذلك:

يقول المؤرخ التركي سليمان بن خليل العزي:

(إن المراسلات التي وصلت إلى القسطنطينية من الشريف مسعود بن سعيد شريف مكة تبيّن أن ملحداً لا دينياً باسم محمد بن عبد الوهاب، قد ظهر من الشرق، قام بضرب وإجبار سكان تلك المنطقة لإخضاعهم لنفسه عن طريق اجتهد زائف ..) <sup>(٢)</sup>.

وأما دعوى «زلوم» أن دعوة الشيخ أحد أسباب سقوط الخلافة، وأن الانكليز ساعدوا الوهابيين على إسقاطها.

فيقول محمود مهدي الاستانبولي جواباً على هذه الدعوى العريضة:

(قد كان من واجب هذا الكاتب أن يدعم رأيه بأدلة وإثباتات، وقدماً قال الشاعر:

وإذا الدعاوى لم تقم بدليلها بالنص، فهي على السفاه دليل

مع العلم أن التاريخ ينكر أن هؤلاء الانكليز وقفوا ضد هذه الدعوة، منذ قيامها

(١) مجلة المجتمع عدد ٥٠٤، ٣ محرم ١٤٠١هـ.

(٢) نقاً عن «الوهابيون الأوائل» لعبد الباري عبد الباقي، ص٥.

وقد تضمن «تاريخ الدولة العلية العثمانية» لمحمد فريد بك ص ٤٠٤ معلومات خاطئة عن الشيخ محمد ابن عبد الوهاب، فقد نكر أن الشيخ ولد في الدرعية وأنه درس مذهب أبي حنيفة، وسافر إلى أصفهان، وأنه عاد يقرر مذهب أبي حنيفة، وينكر - أيضاً - أن الشيخ أبدى المعите إلى الاجتهاد والاستقلال فأنشأ مذهبًا جديداً.

خشية يقظة العالم الإسلامي<sup>(١)</sup>.

ويقول الاستانبولي:

(والغريب المضحك والمبكى معاً أن يتهم هذا الأستاذ حركة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنها من عوامل هدم الخلافة العثمانية، مع العلم أن هذه الحركة قامت حوالي عام ١٨١١م، والخلافة هدمت حوالي ١٩٢٢م<sup>(٢)</sup>).

ومما يدل على أن الانكليز ضد الحركة الوهابية، أنهم أرسلوا الكابتن فورستر سادلير ليهنيء إبراهيم باشا على النجاح الذي حققه ضد الوهابيين - إبان حرب إبراهيم باشا للدرعية -، وليؤكد له أيضاً مدى ميله إلى التعاون مع الحركة البريطانية لتخفيض - ما أسموه بأعمال القرصنة الوهابية في الخليج العربي<sup>(٣)</sup>.

بل صرحت هذه الرسالة بالرغبة في إقامة الاتفاق بين الحكومة البريطانية، وبين إبراهيم باشا، بهدف سحق نفوذ الوهابيين بشكل كامل<sup>(٤)</sup>.

ويقول الشيخ محمد بن منظور النعماني:

(لقد استغل الانجليز الوضع المعاكس في الهند للشيخ محمد بن عبد الوهاب، ورموا كل من عارضهم ووقف في طريقهم، ورأوه خطراً على كيانهم بالوهابية، ودعوهم وهابيين ...، وكذلك دعا الانجليز علماء ديويند - في الهند - بالوهابيين من أجل معارضتهم السافرة للانجليز، وتضييقهم الخناق عليهم ..)<sup>(٥)</sup>.

وبهذه النقوال المتنوعة ينكشف زيف هذه الشبهة، وتهافتها أمام البراهين العلمية الواضحة من رسائل الشيخ الإمام ومؤلفاته، كما يظهر زيف الشبهة أمام الحقائق التاريخية التي كتبها المنصفون.

(١) «الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب» ص ٦٢.

(٢) المرجع السابق ص ٦٤.

(٣) انظر: الكابتن فورستر سادلير، رحلة عبر الجزيرة العربية خلال عام ١٨١٩م، ترجمة أنس الرفاعي، أشرف على طبعها سعود العجمي، ط٢، الصفا، الكويت، ١٤٠٣هـ، ص ٧.

(٤) انظر المرجع السابق ص ١٥٦، ١٥٧.

وانظر: كتاب «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم، لمسعود التدوبي»، ص ١٢١، ١٢٣.

(٥) «دعایات مکثفة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب»، ص ١٠٥، ١٠٦ باختصار.

بل إن القس زويمر يذكر أن الوهابيين في الهند لا يجاهرون بمعتقداتهم؛ لأنه نسب إليهم الحث على الجهاد ضد الحكومة الانجليزية.

وهذه شهادة خصم، والحق ما شهيت به الأعداء.

انظر: مجلة المقططف، ٢٧، ص ٢٩٥.

## الفصل الثاني

### تحريم التوسل .. عرض ثم رد

ادعى كثير من خصوم الدعوة السلفية أن الشيخ الإمام وأتباعه - من بعده - وأنصار دعوته .. أنهم يحرمون التوسل .. وحشد الخصوم لإثبات صحة دعواهم ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً.

وستحدث - بشيء من الإطناب - عن تلك الشبهة، نظراً لكثره الخصوم وتعدهم، ومن رموا الشيخ الإمام وأنصار دعوته السلفية بتلك الشبهة دون تبين أو تفصيل لدعواهم.

لقد ادعى هؤلاء الخصوم جواز التوسل بالأموات مثلاًما جاز التوسل بالأحياء؛ لأنه لا فرق بينهما - على حد زعمهم -، وما يدل على أهمية هذه الشبهة وخطورتها أن الخصوم قد اتخذوا لفظ «التوسل» مطية يتوصلون بها إلى إثبات ما تهواه أنفسهم من جواز بعض الشركيات، والكفريات مثل: الاستغاثة بالأموات، والاستعانة بهم في قضاء الحاجات، وتغريق الكربات؛ لأن هؤلاء الجهلة يزعمون أنه لا فرق بين لفظ التوسل، ولفظ الاستغاثة، فخلطوا بينهما ..

ونظراً لكثره أقوال الخصوم وتنوعها في هذه المسألة فإنه يمكن حصر أقوالهم - بعد استقرارها - في هذين العنصرين الأساسيين التاليين:

**النصر الأول:** جواز التوسل بنوارات المخلوقين أحياء وأمواتاً، وأشرفهم محمد عليه، فيجوز التوسل به في حياته، وبعد وفاته، ويوم البعث، بل يجوز التوسل به قبل وجوده، وجواز الإقسام على الله بكرير عليه، وأنه حيث جاز التوسل بالأعمال الصالحة وهي أعراض، فجواز التوسل بالذوات الفاضلة وهي أعيان من باب أولى.

ويورد هؤلاء القوم ما عندهم من الأدلة والنصوص التي ثبتت دعواهم.

**النصر الثاني:** جواز التوسل بالأموات كما جاز التوسل بالأحياء؛ لأنه لا فرق بينهما، فليس للحي تأثير كما أنه ليس للميت تأثير؛ لأن المؤثر والفاعل هو الله وحده،

إضافة إلى أن الميت حي في قبره، كما أن له حياة قبل موته ...  
وحيث جاز التوسل بالأموات والأحياء جميعاً بلا فرق، فإنه لا فرق أيضاً بين  
معنى التوسل ومعنى الاستغاثة ومعنى الالتجاء .. ونحوها؛ لأن المعنى واحد.

وسنورد أقوال الخصوم - كما جاءت مسطورة في كتبهم - في بيان هذين  
العنصرتين، ونشرع في سرد أقوالهم في بيان العنصر الأول على النسق الآتي:  
يدعى ابن عفان جواز التوسل بالنبي ﷺ بعد وفاته فيقول - مخاطباً الوهابيين -  
(فإن كنتم تنكرن التوسل والتشفع به ﷺ مطلقاً فالكلام ساقط معكم، والخطاب  
مستد بیننا وبينكم، وإن كنتم تقولون يجوز ذلك في حياته، وفي عرصات يوم القيمة  
إظهاراً لعظيم شأنه وتنويهاً برفع مقامه، وتقولون بعد ذلك بعد وفاته، فأي دليل قام  
لكم على ذلك، وأي أمر أسقط عظيم جاهه بعد وفاته ... ومن المعلوم إنما أقره عليه  
السلام في حياته فهو شرع بعد وفاته)<sup>(١)</sup>.

ويقرر محمد سليمان الكردي مشروعية التوسل بالأنبياء والصالحين فيقول:  
(وما التوسل بالأنبياء والصالحين فهو أمر محظوظ ثابت في الأحاديث الصحيحة  
وغيرها، وقد أطبقوا على طلبه، واستدلوا بأمور يطول شرحها .. بل ثبت في  
الأحاديث الصحيحة التوسل بالأعمال الصالحة وهي أعراض. فالبذوات أولى)<sup>(٢)</sup>.  
ويؤكد عمر المحجوب كثرة الأدلة التي تثبت دعواه في جواز التوسل بذوات  
الخلق فيقول:

(.. فإن التوسل بالمخلوق مشروع. ووارد في السنة ليس بمحظور ولا من نوع،  
ومشارع الحديث الشريف بذلك مفعمـة، وأدلهـه كثيرة محكمة، تضيق المهاـرـق عن  
استقصائـها، ويـكـلـ الـيـرـاعـ إـذـاـ كـلـفـ بـإـحـصـائـهاـ. ويـكـفـيـ مـنـهـاـ توـسـلـ الصـحـابـةـ وـالـتـابـعـينـ  
في خـلـافـةـ عمرـ بنـ الخطـابـ أمـيرـ المؤـمـنـينـ وـاسـتـسـفـأـهـ عـامـ الرـمـادـةـ بـالـعـبـاسـ ...)<sup>(٣)</sup>.

ويردد الحداد نفس المقالة السابقة فكان مما قاله:  
(وـثـبـتـ فيـ الأـحـادـيـثـ الصـحـيـحةـ أـنـ التـوـسـلـ بـالـأـنـبـيـاءـ وـالـصـالـحـينـ أـمـرـ مـحـبـوبـ،ـ وـقدـ  
أـطـبـقـواـ عـلـىـ طـلـبـهـ،ـ وـاسـتـدـلـواـ بـأـمـورـ يـطـوـلـ شـرـحـهـ ..)<sup>(٤)</sup>.

(١) رسالة ابن عفان إلى ابن معمر ق ٤٣.

(٢) فرة العين بفتاوی علماء الحرمين، ط ١، المكتبة التجارية، مصر ١٣٥٧، ص ٢٥٩.

(٣) رسالة في الرد على الوهابية ص ٥.

(٤) «مصباح الأنام» ص ٨٥.

ويجوز إسماعيل التعميبي التوسل بذوات المخلوقين، ويدعى الإجماع على جواز التوسل بالمصنف عليه السلام ...

فيقول: (إذا جاز التوسل بالأعمال الصالحة وهي أعراض جاز التوسل بالذوات الفاضلة بعد موتها من باب أولى) <sup>(١)</sup>.

ويقول - أيضاً - (أن التوسل بالنبي عليه السلام أمر مجمع عليه لا خلاف فيه .. وإن التوسل بغيره الأكثر على المشروعية ..) <sup>(٢)</sup>.

وكذلك يجوز عبد الرؤوف بن محمد بن عبد الله التوسل بذوات المخلوقين فيقول مستغرباً:

(كيف جاز التوسل بأعراض المفضولين - أي الأعمال الصالحة - ، ولم يجز بأعيان الفاضلين، مع كون العين أفضل من العرض، والفضل أفضل من المفضول) <sup>(٣)</sup>.

ويجوز عبد الرؤوف - أيضاً - الإقسام على الله بما أقسم به، فيقول: (الإقسام على الله بما أقسم به ليس حلفاً بغير الله حتى تحرمه، والذي يحكم بالتحريم لابد له من إقامة الدليل، ومع فقد الدليل ليس إلى المنع سبيل ..) <sup>(٤)</sup>.

ومما نكره النجفي في تجويز التوسل بكل معظم قوله:

(إن من توسل إلى الله بمعظم من قرآن، أونبي، أو عبد صالح، أو مكان شريف، أو بغير ذلك فلا بأس عليه، بل كان أثيناً بما هو أفضل وأولي ...) <sup>(٥)</sup>.

وسرد أحمد دحلان أدلةهم في مشروعية التوسل بذات المصنف عليه السلام بعد وفاته، فكان مما ذكره من الأدلة (ما رواه الطبراني والبيهقي أن رجلاً كان يختلف إلى عثمان ابن عفان رضي الله عنه في زمن خلافته في حاجة، فكان لا يلتفت إليه، ولا ينظر إليه في حاجته، فشكراً ذلك لعثمان بن حنيف فقال: أنت الميضاة فتوضاً، ثم أنت المسجد فصل ثم قل: اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبينا محمد نبي الرحمة، يا محمد إني أتوجه بك إلى ربك لتقضى حاجتي وتذكر حاجتك فانطلق الرجل فصنع ذلك، ثم أتى

(١) «المنح الإلهية في طمس الضلاله الوهابية»، ق ٣٩.

(٢) المرجع السابق ق ٤٤ باختصار.

(٣) «فصل الخطاب» ق ٤٣.

(٤) المرجع السابق ق ٤٧.

(٥) «منهج السداد لمن أراد الرشاد» ص ٤٧.

باب عثمان رضي الله عنه، فجاء الباب فأخذ بيده، فأدخله على عثمان رضي الله عنه، فأجلسه معه، قال له: اذكر حاجتك، فذكر حاجته فقضها...).

قال دحلان: (فهذا توسل ونداء بعد وفاته عليه عليه <sup>ص</sup>).<sup>(١)</sup>

ومما استدل به: حديث توسل آدم بالنبي عليه <sup>ص</sup> حين اقترف آدم الخطيئة فقال: يا رب أسألك بحق محمد إلا ما غفر لي ... غفر له. وهذا دليل على جواز التوسل بمحمد قبل وجوده - كما يقول دحلان -<sup>(٢)</sup>.

واستدل على جواز التوسل بالأئباء بقول النبي عليه <sup>ص</sup> «اغفر لأمي فاطمة بنت أسميد، ووسع عليها مدخلها بحق نبيك، والأئباء الذين من قبلني»<sup>(٣)</sup>.

كما استدل على جواز التوسل بالأحياء بحديث استسقاء عمر بالعباس - رضي الله عنهم -<sup>(٤)</sup>.

ويذكر السننوفي دليلاً آخر على جواز التوسل بالنبي عليه <sup>ص</sup> مع ندائه بعد وفاته وهو مرثية صفية رضي الله عنها عممة الرسول فإنها رثته بأبيات فيها قوله: ألا يا رسول الله أنت رجاونا وكنت بنا برأ ولم تك جافيا

ثم يقول السننوفي:

(ففي ذلك النداء بعد وفاته مع قولها أنت رجاونا، وقد سمع تلك المرثية الصحابة رضوان الله عليهم فلم ينكر عليها أحد منهم ..)<sup>(٥)</sup>.

ومما كتبه محمد بن محمد القاري، مكتباً الإمام عبد العزيز بن محمد بن سعود في مسألة التوسل قوله:

(والحاصل أن قوله لا يجوز التوسل بالأئباء والأولياء فهذا كنب وافتراء، وقد نص الأئمة على أنه يجوز التوسل بأهل الخير والصلاح)<sup>(٦)</sup>.

ويدعى الكسندر المسطفى عليه <sup>ص</sup> بجواز أن يقسم على الله به، فقال: (واختص عليه <sup>ص</sup> بجواز أن يقسم على الله به، وفي المawahب اللدنية: قال ابن عبد السلام: وهذا ينبغي أن يكون مقصوراً على النبي عليه <sup>ص</sup>، لأنه سيد ولد آدم، وأن لا يقسم على الله بغيره .. وخالف في ذلك بعضهم فجوز القسم على الله تعالى بكلنبي ..)<sup>(٧)</sup>.

(١) ، (٢) ، (٣) ، (٤) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٨، ٩.

(٥) «سعادة الدارين» ٢٠٤/١.

(٦) رسالة في الرد على الوهابية ق ٧.

ويذكر الدجوي أن التوسل بذوات الصالحين هو توسل بأعمالهم الصالحة فيقول  
ـ مخاطبًا الوهابيين : (لماذا لا تجعلون التوسل بالولي أو النبي توسلًا بعمله الصالح،  
فإنك تتلوس بالولي من حيث هو ولي مقرب إلى الله، وما تقرب إليه بما أحبه من  
صالح الأعمال، وسؤال الله بالأعمال الصالحة مجمع على جوازه منا ومنكم) <sup>(١)</sup>.

ويقول العامل في تجويز الأقسام على الله بكل ما هو صالح، وأن ذلك توسل  
مستحب: (الإقسام على الله بكريم عليه من نبي، أو ولی، أو عبد صالح، أو عمل  
صالح، أو غير ذلك نوع من التوسل .. وهو محظوظ لله تعالى، وأنه تعالى يحب أن  
يتلوس إليه عبده بأنواع الوسائل) <sup>(٢)</sup>.

ويرى عم الطباطبائي أن التوسل بالأموات كالتوسل بالأحياء في الحكم، فيقول:  
(إن التوسل بالميت نظير التوسل بالحي، وسؤاله قضاء الحاجة بواسطته دعائه  
من الله تعالى .. فأحد التوسلين كالأخر بجامع السؤال من المخلوق، فإذا جاز بالنسبة  
إلى الأحياء، جاز مطلقاً) <sup>(٣)</sup>.

ويورد الشطي بعض النصوص القرآنية التي استدل بها على دعواهم من جواز  
التوسل بالأموات، نذكر من أدلته قوله تعالى:

﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا  
اللَّهُ تَوَابًا رَّحِيمًا﴾ <sup>(٤)</sup>.

وقوله عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهُوا  
فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تَفْلِحُون﴾ <sup>(٥)</sup>.

ويجمع خزيك خلاصة دعواهم فيقول:  
(وخلاله القول أن مذهب أهل السنة والجماعة صحة التوسل وجوازه بالنبي  
صلوات الله عليه في حياته وبعد وفاته، وكذلك بغيره من الأنبياء والمرسلين والعلماء والصالحين  
كما دلت عليه الأحاديث الثابتة المتواترة) <sup>(٦)</sup>.

(١) مجلة نور الإسلام، المجلد الثاني، مقال التوسل وجهة الوهابيين ص ١١٤، ١١٥.

(٢) كشف الارتياب ص ٣٢٩.

(٣) البراهين الجلية ص ٢٧ باختصار.

(٤) سورة النساء: آية ٦٤.

(٥) سورة المائدah: آية ٣٥.

(٦) انظر: النقول الشرعية ص ١٠٧.

(٧) «المقالات الوفية» ص ١٩٩.

ويجوز السيامي - كأسلافه - التوسل بالأنبياء والصالحين ويجعله مستحبًا، فيقول:

(إن التوسل بالأنبياء والصالحين ... جائز، بل مستحب ومطلوب ...<sup>(١)</sup>).

ويدعى «الجبالي» أن التوسل بالجاه هو من باب التبرك ... فيقول:

(وليس التوسل بجاههم إلى المولى لتفصي له حاجته إلا تبركاً بمن كرمهم الله، وجعل لهم منزلة عنده ..<sup>(٢)</sup>).

ويفسر المالكي لفظ «الوسيلة» في قوله تعالى: «يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ»، فيقول:

(لفظ الوسيلة عام في الآية كما ترى فهو شامل للتوكيل بالذوات الفاضلة من الأنبياء والصالحين، في الحياة وبعد الممات، وبالإتيان بالأعمال الصالحة على الوجه المأمور به، وللتوكيل بها بعد وقوعها)<sup>(٣)</sup>.

يظهر من هذه النقول السابقة عن كتب المناوئين لهذه الدعوة السلفية - والتي أوردناها بإيجاز - أنها تجوز التوسل البدعي المحظور، فتجوز التوكيل بذوات المخلوقين وأشخاصهم أحياء كانوا أم أمواتاً، وتجوز - أيضاً - التوكيل بجاه الأولياء ومنزلتهم عند الله، كما تجوز الإقسام على الله بكل صالح أو فاضل، ويورد هؤلاء الخصوم نصوصاً من القرآن، ونصوصاً من السنة يستدلون بها على دعواهم، كما سبق ذكر بعضها.

وأما أقوالهم التي يتضمنها العنصر الثاني، فسردها على النحو الآتي:

يدعى القباني عدم الفرق بين لفظ التوكيل، ولفظ الاستغاثة، ولفظ التشفع فيقول: (جواز التوكيل والتشفع والاستغاثة بالرسول ﷺ وبغيره من الأنبياء والأولياء ... ولا فرق في ذلك بين التعبير بالتوكيل، أو الاستغاثة، أو التشفع، أو التوجه به ﷺ في الحاجة ..<sup>(٤)</sup>).

ويذكر معنى الاستغاثة، حين تكون مرادفة لمعنى التوكيل، فيقول:

(فالمستغاث به في الحقيقة هو الله تعالى، والنبي ﷺ واسطة بينه وبين المستغيث،

(١) رسالة السنين في الرد على المبتدعين الوهابيين ص ٢٠ باختصار.

(٢) مجلة نور الإسلام ١م، ص ٦٤٦، مقال التوكيل والاستغاثة.

(٣) «مفاهيم يجب أن تصح» ص ٤٥.

(٤) «فصل الخطاب» ق ١٩.

فهو تعالى مستغاث، والغوث منه خلقاً وإيجاداً، والنبي عليه مَكْفَلَةٌ مستغاث، والغوث منه تسبباً وكسباً<sup>(١)</sup>.

ويؤكد صاحب «إزهاق الباطل» عدم الفرق في التعبير بين لفظ الاستغاثة أو التوسل أو التشفع بالنبي عليه مَكْفَلَةٌ، ثم يقرر جواز التوسل أو الاستغاثة بالنبي، مadam أن المتosل أو المستغيث يعتقد أن الله هو المتصرف في الأمور، فيقول:

(لا فرق أن يعبر بلفظ الاستغاثة، أو التوسل، أو التشفع، أو التوجه .. فكل من الاستغاثة والتتوسل والتوجه والتشفع بالنبي عليه مَكْفَلَةٌ كما ذكره في «تحقيق النصرة»، و«مصابح الظلام»، و«المواهب اللدنية» للقسطلاني واقع في كل حال قبل خلقه، وبعد خلقه في مدة حياته في الدنيا، وبعد موته في مدة البرزخ، وبعدبعث في عرصات القيمة ..<sup>(٢)</sup>).

ثم يقول، بعد كلام طويل: (ولا ينبغي أن يستریب أحد في جوازه، كيف والقائل معتقد بأن الله هو الشافی والكافش للضر، وأن الأمور ترجع إليه)<sup>(٣)</sup>.

ويقول أيضاً:

(إن كان يعتقد - أي المتosل والمستغيث بغير الله - أن المتصرف في الأمور هو الله والطلب في الحقيقة، ونفس الأمر منه، وغيره لا يملك شيئاً من الضر والنفع والوضع والرفع، ولكن مع ذلك يتوجه الخطاب، والطلب إلى الوجيه المقرب لدى رب ... فالطلب في الحقيقة منه تعالى لا من سواه، وإن كان في الظاهر متوجهاً إلى غيره فلا يأس به في المعنى ...<sup>(٤)</sup>).

فالتوسل والاستغاثة بالأموات جائزة - عند صاحب «إزهاق الباطل» - مadam أن المتosل والمستغيث بالموتى يعترف بأن الله هو المتصرف في الأمور.

ويؤكد محسن بن عبد الكريم هذا المعنى الذي قرره سلفه، فيقول:

(والمتosل بالنبي، أو الولي لا يعتقد أنه يفعل ما يريد، وأنه إن شاء الضر فعله، وإن لم يأذن به الله، وإن شاء النفع فعله، وإن لم يأذن به الله. ولو كان معتقداً لذلك لما جعله - أي الولي أو النبي - وسيلة إلى الله، ولو جه العبادة إليه من أول الأمر)<sup>(٥)</sup>.

(١) المرجع السابق ق ٢٨.

(٢) «إزهاق الباطل» لمحمد بن عبد الوهاب بن داود الهمداني، ق ٦٢.

(٣) المرجع السابق، ق ٧٢.

(٤) المرجع السابق، ق ٧٥، يتصرف يسير.

(٥) «فحات الوجد عن فعلات أهل نجد»، ق ٢٦.

ويستذكر داود بن جرجيس على من استغرب طلب التسبيب من الموتى، مadam أن ذلك الذي طلب من الموتى، ويستغيث، ويتولى بهم يعترف بأن الله هو الفاعل، فيقول:

(كيف يستغرب طلب التسبيب من الموتى والتشفع والتوسل بدعائهم إلى ربهم ...؟  
فهل إذا عامل أحد هؤلاء الذين هذا حالهم معاملة الأحياء يلام على ذلك، أو يعاب  
أو يؤثم، أو يكفر .. مع اعتقاده أن الفعل لله وحده خلقاً وإيجاداً لا شريك له، وأنه  
يكون من أهل القبور من الأنبياء، والأولياء، تسبيباً وكسباً؟<sup>(١)</sup>).

ويدعى داود أن الصالحين بعد وفاتهم أحياهم في قبورهم، كما هم عليه في الدنيا  
فيقول:

(وكان بعد من يدعى العلم في زعمه وهو أجهل من هبنة، يقول كيف يعلم  
الأنبياء، والأولياء بمن يستشفع بهم ويناديهم؟ فقلت لهم هم مكشوف لهم في الدنيا،  
وهم على ما هم عليه بعد موتهم ..<sup>(٢)</sup>).

ويقول: (إن سائر الموتى أحياه حياة برزخية، ولا ينكر التوسل والتشفع بهم إلا  
من جعلهم تراباً وعظاماً، وترك ما يجب لهم ويسند إليهم إكراماً وتعظيمها ..<sup>(٣)</sup>).

ويزعم ابن جرجيس أن منكري التوسل والاستغاثة بالموتى، إنما أتواهم الإنكار  
من اعتقادهم أن الميت لا يسمع ولا يرى وليس له حياة برزخية، يقول داود:

(اعلم أيها المؤمن أن المنكر للتوكيل والتشفيع من الأنبياء، والأولياء من عباد الله  
الصالحين والاستغاثة بهم .. إنما أتاهم الإنكار من اعتقاده أن الميت إذا مات صار تراباً،  
لا يسمع ولا يرى وليس له حياة برزخية في قبره .. ولو كان معتقداً أن سائر أهل  
القبور أحياه حياة برزخية يعقلون، ويسمعون، ويرون، ويتذمرون، وأن أعمال  
الأحياء تعرض عليهم، لما وسعه الإنكار ..<sup>(٤)</sup>).

وجاء في رسالة ضد الوهابية ما نصه:

(ثم أي فرق بين التوسل بالأحياء في قضاء الحاجات، وبين من مضى من الأنبياء  
والأولياء حتى جوزتم الأول وأنكرتم الثاني)<sup>(٥)</sup>.

(١) «المنحة الوهابية في الرد على الوهابية» ص ٢٥ باختصار.

(٢) المرجع السابق، ص ١٥.

(٣) المرجع السابق، ص ٢٥ بتصرف.

(٤) المرجع السابق، ص ٢، ٣ باختصار.

(٥) رسالة في الرد على أجوبة الوهابية، مخطوطه من ورقة واحدة، دارة الملك عبد العزيز.

ويبيّن محمد بن مصطفى الحسني جواز التوسل والاستغاثة بغير الله، لعدم اعتقاد هؤلاء المستغثين والمتواسلين - التأثير لغير الله، ولا يكتفي الحسني بذلك، بل يقرر انتقاء التأثير وسقوط الأسباب، فليست النار سبباً في الاحتراق وإنما افترنت النار بالإحرق فقط ... يقول:

(والمسلمون لم يعتقد أحد منهم التأثير في الواسطة المتواسل بها إلى الله، كيف وصغار الولدان منهم يعرف ذلك ضرورة لقراءته كلام الله كل حين، وقد نفوا التأثير مما يحكم عليه بالعادة أنه مؤثر بحاسة العيان كالنار مثلاً، فإن إحرق ما مسته لا دلالة للعادة عليه أصلاً، وإنما غاية ما دلت عليه بالعادة أنه مؤثر بحاسة العيان كالنار مثلاً، فإن إحرق ما مسته لا دلالة للعادة عليه أصلاً، وإنما غاية ما دلت عليه العادة الافتراض فقط بين الأمرين ..<sup>(١)</sup>).

ويجعل دحلان كلاً من التوسل والتشفع والاستغاثة بالأموات بمعنى واحد هو التبرك فقط ... ثم يدعى أنهم أسباب يرحم الله بهم، لكن الله هو المؤثر وحده، ولكن - أيضاً - هؤلاء الأموات سبب عادي لا تأثير له!! يقول دحلان:

(فالتوسل والتشفع والاستغاثة كلها بمعنى واحد، وليس لها في قلوب المؤمنين معنى إلا التبرك بذكر أحباء الله تعالى، لما ثبت أن الله يرحم العباد بسببهم سواء كانوا أحياء أو أمواتاً، فالمؤثر والموجد حقيقة هو الله تعالى، وذكر هؤلاء الآخيار سبب عادي في ذلك التأثير، وذلك مثل الكسب العادي فإنه لا تأثير له)<sup>(٢)</sup>.

ويورد دحلان قوله آخر يدعى فيه مساواة الحي بالميت؛ لأن كلاً منها لا تأثير له في شيء، ومن اعتقاد أن الحي يقدر على بعض الأشياء، فقد اعتقد اعتقاداً باطلاً، يقول:

(الحي والميت مستوىان في أن كلاً منها لا تأثير له في شيء .. واعتقادكم أن الحي قادر على بعض الأشياء يستلزم اعتقادهم أن العبد يخلق أفعال نفسه الاختيارية، وهو اعتقاد فاسد ومذهب باطل، فإن اعتقاد أهل السنة والجماعة أن الخالق للعباد وأفعالهم هو الله وحده لا شريك له، والعبد ليس له إلا الكسب الظاهري .. فيستوي الحي والميت في أن كلاً منها لا خلق له ولا تأثير، والمؤثر هو الله تعالى وحده ..<sup>(٣)</sup>).

ويدعى السنودي - كأسلافه السابقين - عدم التفريق في التوسل بين أن يكون

(١) «إظهار العقوق في الرد على منع التوسل إلى الله تعالى بالنبي والولي الصدوق»، ط١، مطبعة التقدم، مصر، ١٣٢٧هـ، ص٤٨.

(٢) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص١٤.

(٣) المرجع السابق ص٣٤، بتصرف يسir.

بلغ التوسل، أو الاستغاثة، أو التوجه .. مadam أن الاستغاثة بالأئباء، والصالحين ليس لها معنى إلا طلب الغوث حقيقة من الله، ومجازاً بالتبسبب العادي<sup>(١)</sup>.

ويطرب الدجوبي في هذه المسألة، فيجوز التوسل والاستغاثة بالأموات إذا كان من فعلها يسند الخلق إلى الله وحده ... ولو أُسند شيئاً لغير الله فإن ذلك يحمل على الإسناد المجازي لا الحقيقي ...، فلا تفرقة - إذن - بين الأحياء والأموات في هذا المقام، بل إن حصر التوسل في الحي دون الميت أقرب إلى وقوع الناس في الشرك.

يقول الدجوبي:

(لا أدرى كيف يكفرون من يقول: أن الله خالق كل شيء، وبidle ملوك كل شيء وإليه يرجع الأمر كله، والمتوسل ناطق بهذا في توسله. فإن المتوسل إلى الله بأحد أصنفاته قائل أنه لا فاعل إلا الله، ولم ينسب إلى من توسل به فعلاً ولا خلفاً، وإنما أثبتت له القرابة والمنزلة عند الله .. حتى أثنا لو رأيناه أُسند شيئاً لغير الله تعالى، علمنا بمقتضى إيمانه أنه من الإسناد المجازي، لا الحقيقي كقولهم أثبتت الربيع البقل)<sup>(٢)</sup>.

ويقول في موضع آخر:

(ولست أدرى هل يأخذ هؤلاء بالظواهر أم بالمقصود منها؟ فإن كان التعويل عندهم على الظواهر، كان قول القائل «أثبت الربيع البقل، وأرواني الماء وأشبعني الجبز» شركاً وكفراً.

وإن كانت العبرة بالمقاصد والتعويل على ما في القلوب التي تعتقد أنه لا خالق إلا الله، وأن الإسناد لغيره إنما هو لكونه كاسباً له، أو سبباً فيه، لا لكونه في التفرقة بين الحي والميت على نحو ما يقولونه «كأن الحي يصح أن يكون شريكاً لله دون الميت»<sup>(٣)</sup>.

ثم يقول: (فالتفرق بين الأحياء والأموات في هذا المقام غير صحيحة، فإن الطلب من الله، والفعل لله لا من المستغاث به)<sup>(٤)</sup>.

ويهاجم الدجوبي مخالفيهم فيقول:

(إن تخصيص جواز التوسل بالحي دون الميت أقرب إلى إيقاع الناس في

(١) انظر: «سعادة الدارين» ٢٠٧/١.

(٢) مجلة نور الإسلام، ١م، مقال حكم التوسل بالنبي، ص ٥٨٨.

(٣) المرجع السابق، ٢م، مقال التوسل وجهلة الوهابيين، ص ٣١.

(٤) المرجع السابق، ٢م، مقال التوسل وجهلة الوهابيين، ص ٣٣.

الشرك، فإنه يوهم أن للحي فعلاً يستقل به دون الميت، فأين هذا من قولنا أن الفعل في الحقيقة لا للحي ولا للميت؟ ومن أمعن النظر في كلامهم لم يفهم منه إلا مذهب المعتزلة في الأحياء ومذهب الذين ينسوا من أصحاب القبور في الأموات<sup>(١)</sup>.

ويقرر العامل أن: (الأخبار صرحت بعدم الفرق بين الحي والميت بل - وكذا - الموجود والمعدوم)<sup>(٢)</sup>.

ويدعى العامل - أيضاً - أن: (التفرق بين التوسل بالأحياء والأموات تحكم محض وجود بحث)<sup>(٣)</sup>.

ويذكر الزهاوي مقالة أسلفه، فيدعي أن التوسل والتشفع والاستغاثة بمال واحد؛ لأن القصد منها التبرك بالأموات الذين سببهم يرحم الله عباده، ولكنهم أسباب عادية - لا تأثير لهم؛ لأن الموجد حقيقة هو الله<sup>(٤)</sup>.

ويقول الزهاوي:

(المراد من الاستغاثة بالأنبياء والصالحين والتوسل بهم هو أنهم أسباب ووسائل لنيل المقصود، وأن الله هو الفاعل .. لا أنهم هم الفاعلون كما هو المعتقد الحق فيسائر الأفعال، فإن السكين لا يقطع بنفسه بل القاطع هو الله، والسكين سبب عادي خلقه الله تعالى القطع عنده)<sup>(٥)</sup>. فليست السكين - على حد زعم الزهاوي - سبباً في القطع وإنما خلق الله القطع عند اقترانه بالسكين ..

ويدعى الزهاوي - بناء على ما قرره - عدم التفريق في التوسل بذوات المخلوقين أحياء أو أمواتاً، فليس لهم تأثير في شيء<sup>(٦)</sup>.

ويزعم الطباطبائي أن الميت كالحي إدراكاً وشعوراً، بل يزيد الميت على الحي، فيقول:

(أما عدم كون نداء الأموات توجيهأً للخطاب نحو المعدوم، فلأن للميت من الإدراك والشعور، والالتفاتات مثل ما له في الحياة، بل أزيد لإجماع المسلمين عليه

(١) المرجع السابق، م، ٢، مقال التوسل وجهلة الوهابيين، ص ١١٤ بتصرف يسير.

(٢) «كشف الارتباط»، ص ٣٠٦.

(٣) المرجع السابق، ص ٣٠٤.

(٤) انظر: «الفجر الصادق»، ص ٦٠.

(٥) «الفجر الصادق»، ص ٥٣، ٥٤.

(٦) انظر: «الفجر الصادق»، ص ٥٩.

بعد الكتاب والسنّة<sup>(١)</sup>.

ويذكر خزبك عدم الفرق في التوسل بين الأحياء والأموات؛ لأن الله وحده هو المؤثر والأحياء والأموات ليس لهم تأثير في شيء<sup>(٢)</sup>.

ويورد حسن الشطي شبهة لمن خالفهم، ويرد عليهم، فيقول:

(فَإِنْ قُلْتَ شَبَهَةً مِنْ مَنْعِ التَّوْسُلِ رَوَيْتُهُمْ بَعْضَ الْعَوَامِ يَطْلَبُونَ مِنَ الصَّالِحِينَ أَحْيَاءً وَأَمْوَاتًا أَشْيَاءً لَا تَطْلُبُ إِلَّا مِنَ اللَّهِ، وَيَجِدُونَهُمْ يَقُولُونَ لِلْوَلِيِّ أَفْعَلَ لِي كَذَا وَكَذَا، فَهَذِهِ الْأَنْفَاظُ الصَّادِرَةُ مِنْهُمْ تَوْهِمُ التَّأْثِيرَ لِغَيْرِ اللَّهِ).

أجيب بأن الأنفاظ الموهمة محمولة على المجاز العقلي، والقرينة عليه صدوره من موحد، ولذا إذا سئل العامي عن صحة معنته بذلك فيجيبك بأن الله هو الفعال وحده لا شريك له، وإنما الطلب من هؤلاء الأكابر عند الله تعالى المقربين لديه على سبيل التوسط بحصول المقصود .. ولا يصح لنا أن نمنعهم من التوسل والاستغاثة مطلقاً<sup>(٣)</sup>.

ويورد سوقية معتقدهم في الأفعال، فكان مما أورده أنه قال:

(وَاعْتَقَادُ أَهْلِ السَّنَّةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّ الْفَاعِلَ فِي هَذِهِ الْعَوَالِمِ هُوَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، لَا تَأْثِيرَ لِشَيْءٍ مِنَ الْأَشْيَاءِ كَبِيرٌ أَوْ صَغِيرٌ، شَدِيدًا كَانَ أَوْ ضَعِيفًا، وَالشَّيْءُ يَوْجِدُ عِنْدَهُ لَا بِهِ .. مِثْلُ قَوْلِ الْمُوَحدِ أَنْبِتَ الرَّبِيعَ الْبَقْلَ، فَإِسْنَادُ الْإِنْبَاتِ إِلَى الرَّبِيعِ إِسْنَادٌ مَجَازِيٌّ، لِلْعِلْمِ بِأَنَّ الْمَنْبَتَ حَقِيقَةٌ هُوَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا يَشَارِكُهُ فِيهِ غَيْرُهُ ..<sup>(٤)</sup>).

ويذكر محمد عاشق الرحمن - بعد أن ساق حديث توصل آدم بمحمد قبل وجوده -

عدم الفرق بين لفظ التوسل ولفظ الاستعانة ولفظ الالتجاء، فيقول:

(وَلَا فَرْقٌ فِي هَذَا الْمَعْنَى بَيْنَ أَنْ يَعْبُرَ عَنِهِ بِلَفْظِ التَّوْسُلِ، أَوِ الْاسْتَعْانَةِ، أَوِ التَّشْفِعِ، أَوِ الْالْتِجَاءِ، وَالْدَّاعِيُّ بِالدُّعَاءِ الْمُنْكُرِ وَمَا فِي مَعْنَاهُ مَتَوَسِّلٌ بِالنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ؛ لَأَنَّهُ جَعَلَ وَسِيلَةً لِإِجَابَةِ اللَّهِ دُعَاءً وَمَسْتَغْفِرَةً بِهِ)<sup>(٥)</sup>.

ويقول محمد الطاهر يوسف - في شأن التوسل بالموتي -:

(١) «البراهين الجلية»، ص ٢٣.

(٢) انظر: «المقالات الوفية»، ص ١٩٩.

(٣) «القول الشرعيه»، ص ١٠٧، ١٠٨، باختصار.

(٤) «تبين الحق والصواب»، ص ١٤.

(٥) «عذاب الله المجيء لجوف منكر التوسل النجدي»، مكتبة الحقيقة، استانبول، ١٤٠٢هـ، ص ٤٣.

(بالنسبة للتوسل بهم، فلا فرق بين أنهم أحياء أو أموات؛ لأن المحتولي لأمورهم هو الله، وهو حي لا يموت، ومن اعتقد أن الولي ينفع في حياته دون مماته، وهو رأي الفرق المعتزلة - يعني الوهابيين - فقد ضل عن السبيل ..<sup>(١)</sup>).

ويجيء المالكي أحد أفراد أولئك الخصوم، فيرد ما قاله أشياخه، فيقول:

(إن الاستغاثة، والتوسل إن كان المصحح لطلبها هو الحياة كما يقولون فالأنبياء أحياء في قبورهم وغيرهم من عباد الله المرضيin، ولو لم يكن للفقيه من الدليل على صحة التوسل والاستغاثة به عليه السلام إلا قياسه على التوسل والاستغاثة به في حياته الدنيا لকفى، فإنه حبي الدارين، دائم العناية بأمته متصرف بإذن الله في شؤونها ..<sup>(٢)</sup>).

ويقول أيضاً:

(أما دعوى أن الميت لا يقدر على شيء فهي باطلة ..<sup>(٣)</sup>).

ويدعى المالكي (أن الأرواح لها من الإطلاق والحرية ما يمكنها من أن تجib من يناديها، وتغيث من يستغيث بها كالأحياء سواء بسواء، بل أشد وأعظم)<sup>(٤)</sup>.

وهكذا يتضح العنصر الثاني من خلال تلك النقول - التي سبق إيرادها - عن كتب المناوئين، فظهور أن الخصوم يعتقدون أن التوسل إلى الله بالأموات بمعنى الاستغاثة بهم فلا فرق بين المعنيين.

وبتبيّن أنه لا فرق - عندهم - في التوسل والاستغاثة بين الحي وبين الميت، لأنه ليس للميت ولا للحي تأثير، فالمؤثر والفاعل هو الله وحده، ولو جد في بعض «الالفاظ الموهمة» - كما يسمونها - ما يتوجه منه إسناد الفعل إلى الأموات، فلا حرج في ذلك؛ لأن هذا الإسناد إسناد مجازي لا حقيقي ...

وكذلك لا فرق عندهم بين الأحياء والأموات في التوسل، والاستغاثة؛ لأن الأموات أحياء في قبورهم، بل إن حياتهم، وإدراكيهم أتم وأكمل من كونه في الدنيا. وسنورد الرد والبيان الشافي على تلك الشبهة من خلال ما سطره بعض أئمة الدعوة السلفية، وأنصارها.

(١) «قرة الدفاع والمجموع»، ص ١٢.

(٢) «مفاهيم يجب أن تصحح»، ص ٩١.

(٣) المرجع السابق، ص ٩٢.

(٤) المرجع السابق، ص ٩٣.

و قبل أن نورد الرد والبيان - بشيء من التفصيل - لما تضمنته شبه تحرير التوسل بكل عنصرها، نرى أن يسبق ذلك إشارة لما يحتويه لفظ «التوسل» من الإجمال والاشراك الذي يحتاج إلى تفصيل وتمييز.

ولقد بين علماء الدعوة ذلك، فأوضحوا ما يحمله مصطلح «التوسل» من الإجمال الذي لا بد من تفصيله، وما يتضمنه من الإطلاق الذي لا بد تقديره.

يقول صاحب كتاب «التوضيح»:

(إن التوسل فيه إجمال واشتراك بحسب الاصطلاح، فمعناه في لغة الصحابة والتابعين طلب الدعاء من النبي أو الصالح، أو التوجه بدعائه ...

وما معناه في لغة المعاندين فهو أن يسأل الله عز وجل بذات ذلك المخلوق، ويقسم عليه تعالى به، أو يسأل ذلك المخلوق نفسه على معنى أنه وسيلة من وسائل الله يتقرب بذاته ويسأله منه شفاعته ..<sup>(١)</sup>).

ويوضح الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن ما يحتويه لفظ «التوسل» من الاشتراك، فيقول:

(إن لفظ التوسل صار مشتركاً، فعبد القبور يطلقون التوسل على الاستغاثة بغير الله، ودعائه رغباً ورهباً، والذبح والنذر، والتعظيم بما لم يشرع في حق مخلوق. وأهل العلم يطلقونه على المتابعة والأخذ بالسنة فيتوسلون إلى الله بما شرعه لهم من العبادات، وبما جاء به عبده ورسوله محمد ﷺ وهذا هو التوسل في عرف القرآن والسنة ... ومنهم من يطلقه على سؤال الله ودعائه بجاه نبيه أو بحق عبده الصالح. أو بعباده الصالحين، وهذا هو الغالب عند الإطلاق في كلام المؤخرين كالسبكي والقطري وابن حجر - أي الهيثمي -<sup>(٢)</sup>).

وكذا ذكر الألوسي ما تضمنه لفظ التوسل من إجمال، فقال رحمة الله:

(إن لفظ التوسل صار مشتركاً على ما يقرب إلى الله من الأعمال الصالحة التي يحبها رب ويرضاها، ويطلق على التوسل بذوات الصالحين ودعائهم واستغفارهم، ويطلق في عرف عبد القبور على التوجيه إلى الصالحين ودعائهم مع الله في الحاجات والملمّات)<sup>(٣)</sup>.

(١) كتاب «التوضيح عن توحيد الخلق»، ص ٣١٠.

(٢) « منهاج التأسيس » ص ٢٦٧ . وذكر فريباً من هذا الكلام في كتابه « مصباح الظلام » ص ١٧٨ .

(٣) « فتح المنان تتمة منهاج التأسيس » ص ٤٠٠ . وانظر: « الأسنة للدادا » لابن سحمان ص ١٥٠ ، و « الصواعق المرسلة الشهابية » ص ٧ .

لقد استغل الخصوم هذا الإجمال والاشتراك في لفظ التوسل، فقلبوا الحقائق، وأجازوا دعاء الموتى، والاستغاثة بهم باسم التوسل، ثم زعموا أن الشيخ الإمام يكفر من توسل الأنبياء والصالحين.

فرمع ابن سحيم أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب يكفر من توسل بالصالحين<sup>(١)</sup>. وحرّف ابن منصور الكلم عن موضعه، فادعى أن الشيخ الإمام يكفر من توسل بذوات الصالحين<sup>(٢)</sup>، وافتري دحلان حيث قال:

(كان محمد بن عبد الوهاب يخطب الجمعة في مسجد الدرعية ويقول في كل خطبة: ومن توسل بالنبي فقد كفر)<sup>(٣)</sup>.

ويزيد العامل كنباً وزوراً على سلفه، فيقول:

(والتوسل بأنواعه مما منعه الوهابية وجعلوه شركاً)<sup>(٤)</sup>.

إن الشيخ الإمام كفر من استغاثات بالأموات سواء كانوا أنبياء أو أولياء ولو سميت تلك الاستغاثة توسلاً، فالعبرة بالحقائق والمعاني وليس بالأسماء والمباني، فالتوسل عند عباد القبور يطلقوه على الاستغاثة بالموتى وطلب الحاجات منهم - كما تقدم -.

وأما دعوى أن الشيخ كفر من توسل بالصالحين، بمعنى سؤال الله بجهة هؤلاء الصالحين فقد أجاب الشيخ الإمام على تلك الدعوى - ردًا على ابن سحيم - فقال: (فالمسائل التي شنع بها، منها ما هو من البهتان الظاهر - ونكر الشيخ الإمام منها - قوله: أني أكفر من توسل بالصالحين، وجوابي أن أقول سبحانه هذا بهتان عظيم)<sup>(٥)</sup>.

وفي المقابل نجد أن خصوصاً فهموا أن الشيخ لا ينكر الاستغاثة بالموتى، وطلب الحاجات منهم، واحتجوا بجواب كتبه الشيخ الإمام في حكم التوسل إلى الله بالصالحين ذكر فيه أنه لا ينكر من توسل بالصالحين؛ لأنها من مسائل الفقه، ولا إنكار في مسائل الاجتهاد، مع أن الشيخ الإمام صرّح، ووضّح في نفس الجواب الفرق بين التوسل بذوات الصالحين بمعنى سؤال الله بذواتهم، وبين سؤال الله بالصالحين ودعائهم والاستغاثة

(١) انظر: «مجموعة مؤلفات الشيخ» ١٢/٥ وانظر: أيضاً ٦٤/٥.

(٢) انظر: «مصابح الظلام» للشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن ص ٧٣.

(٣) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٤٢.

(٤) «كشف الارتياب» ص ٣١.

(٥) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٦٤/٥.

بهم - فيما لا يقدر عليه إلا الله -، فكان مما قاله رحمة الله: (ولكن إنكارنا على من دعا المخلوق أعظم مما يطلب منه تغريب الكربات، وإعطاء الرغبات، فأين هذا من يدعو الله مخلصاً له الدين لا يدع مع الله أحداً، ولكن يقول في دعائه: أسألك بنبيك، أو بالمرسلين، أو بعبادك الصالحين، أو غيره يدعو عنه، لكن لا يدعوا إلا الله مخلصاً له الدين)<sup>(١)</sup>.

فاحتجوا بهذا النص الذي هو حجة دامجة عليهم، وادعوا به جواز الاستغاثة بالموتى الصالحين باسم التوسل، مع أن كلام الشيخ دليل عليهم لا لهم، ورد على خطئهم وانحرافهم<sup>(٢)</sup>.

وعقب هذه الإشارة التي أوضحت ما يتضمنه لفظ التوسل من الإجمال والاشتراك، فإننا نورد بياناً موجزاً للتوسل الشرعي - كما بينه وقرره علماء الدعوة - تمييزاً له عن التوسل البدعي ..

إن التوسل الشرعي إما أن يكون بأسماء الله الحسنى وصفاته العلى وإنما أن يكون التوسل بالأعمال الصالحة، وإنما أن يكون التوسل بدعاء الرجل الصالح.

وقد أشار الشيخ حمد بن ناصر بن معمر إلى هذه الأنواع الثلاثة التي تشمل التوسل الشرعي فقال:

(..) الذي فعله الصحابة رضي الله عنهم هو التوسل إلى الله بالأسماء والصفات والتوحيد، والتوسل بما أمر الله به من الإيمان بالرسول ومحبته وطاعته ونحو ذلك، وكذلك توسلوا بدعاء النبي ﷺ، وشفاعته في حياته، وتوسلوا بدعاء العباس وبزيyd<sup>(٣)</sup> ..

ويذكر الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الحصين بعض أنواع التوسل المشروع فيقول:

(فلم يبق إلا التوسل بالأعمال الصالحة كتوسل المؤمنين بآيمانهم في قوله: «ربنا إننا سمعنا منادياً ينادي للإيمان»<sup>(٤)</sup> ..، وكتوسل أصحاب الصخرة المنطبقة

(١) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٦٨/٣، وانظر: «تاريخ ابن غنام»، ٢٠٨/١.

(٢) انظر إلى تلبيس المالكي في كتابه «مفاهيم يجب أن تصح» حيث نقل كلام الشيخ - الذي سبق إيراده - بعنوان «الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب لا ينكر التوسل» ص ٦٢، ٦٣، واحتج به - زوراً وبهتاناً - على جواز الاستغاثة بالموتى.

(٣) «الدرر السننية»، ١٧/٩.

(٤) سورة آل عمران: آية ١٩٣.

عليهم<sup>(١)</sup>، وكسؤاله تعالى بأسمائه الحسنى، وصفاته العلي، وهذا معنى قوله تعالى: «بِإِيمَانِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ»<sup>(٢)</sup> فإنها القربة التي تقرب إلى الله وتقرب فاعلها منه، وهي الأعمال الصالحة<sup>(٣)</sup>.

ويوجز الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب أنواع التوسل المشروع بقوله:

(التوسل المشروع الذي جاء به الكتاب والسنّة هو التوسل إلى الله سبحانه وتعالى بالأعمال الصالحة، والأسماء والصفات اللاحقة بجلال رب البريات، وكذلك التوسل إلى الله بدعاء النبي ﷺ وشفاعته في حياته، وبدعاء غيره من الأنبياء والصالحين في حياته)<sup>(٤)</sup>.

ويبين الشيخ سليمان بن سحمان التوسل المشروع، وأنه ما كان في عرف الصحابة والتابعين فيقول:

(التوسل في عرف الصحابة والتابعين هو طلب الدعاء من الرسول في حياته كما كانوا يتولون به عند القحط، فيدعوه الله ويستسقيه، فيسقيه الله، ثم بعد مماته توسل عمر بدعاء عمه .. فهذا «من» التوسل المشروع، والشيخ - أي محمد بن عبد الوهاب - لا يمنع من هذا ولا ينكره)<sup>(٥)</sup>.

فالتوسل الشرعي معلوم ومفهوم بأدله وأدلة، وكما قال أبو السمح: (وأما التوسل إلى الله تعالى فقد أمر تعالى به إجمالاً وتفصيلاً، وبينه رسوله ﷺ قولًا وعملاً حتى أصبح من فلق الصبح ..<sup>(٦)</sup>)

وقد فصل القصيمي أنواع التوسل المشروع، فجعلها أحد عشر نوعاً .. وهي في الحقيقة كلها مندرجة ضمن الأنواع الثلاثة من التوسل المشروع<sup>(٧)</sup>.

وهذا التوسل المشروع قد أقر به الشيخ رحمة الله، وكذا أتباعه، امتنالاً لما شرعه الله تعالى لعباده من الوسائل التي تقربهم إليه.

(١) حديث رواه البخاري ومسلم والنسائي وغيرهم.

(٢) سورة المائدة: آية ٣٥.

(٣) «الدرر السنّية» ٨٥/٢ باختصار، وانظر: «التوضيح عن توحيد الخالق»، ص ٤٣.

(٤) «الدرر السنّية» ٩/٢٢٢.

(٥) «الأسنة الحداد» ص ١٥٠، باختصار، وانظر: ص ٢٣١.

(٦) «الرسالة المكية في الرد على الرسالة الرملية»، ط ١، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٩هـ، ص ٢٩.

(٧) انظر: «البروق النجية في اكتساح الطاعات الدجوية»، مطبعة المنار، مصر، ١٣٥٠هـ، ص ٢٢ - ٢٥.

لذا يقول محمد بن نسيب الرفاعي:

(فإن أتباع الشيخ محمد بن عبد الوهاب يقررون بالتوسل المشروع، ويدعون إليه .. فهل الإنصاف يا ناس أن نتهم دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بأنها تناكر التوسل، ونقيم الدنيا عليها ونقعدها بالباطل، بينما هي تقر بالتوسل على ما يحب الله ورسوله، وتحض المسلمين عليه)<sup>(١)</sup>.

وبعد هذه العجالة التي أوضحنا فيها المراد بالتوسل المشروع وأنواعه، وبعض أدلةه، وإقرار وإيمان أئمة الدعوة السلفية بهذا التوسل الذي شرعه الله تعالى، وببيته رسوله ﷺ.

نتنقل إلى الرد والبيان لما تضمنه العنصر الأول من شبهة تحريم التوسل، ونعرض لأنواع التوسل البدعي بالرد والمناقشة، ثم نتحدث عن أدلةهم ومدى صحتها سندًا، ومدى صحة الاستدلال بها متنًا.

نقصد بالتوسل البدعي، التوسل إلى الله بذوات المخلوقين وأشخاصهم، والتسل إلى الله بجهة الصالحين ومنزلتهم عند الله، الإقسام على الله بالمتوسل به - كما ذكره خصوم الدعوة السلفية - .

وينبغي أن يعلم - ابتداء - أن حكم هذه الأنواع الثلاثة لا يصل إلى درجة الشرك الأكبر الذي يخرج عن الملة، وإنما هي بدع قد تصل إلى درجة التحريم، أو دونه، لأن من توسل إلى الله بهؤلاء الصالحين، أو جاههم، فهو يدعو الله مخلصاً له الدين، ولكن يقول: أسألك بهؤلاء الصالحين<sup>(٢)</sup>.

ولعلنا إذا أورينا - الآن - الردود على تلك الأنواع من التوسل البدعي يتضح الحكم، ويزول اللبس والإشكال.

وقد تحدث الشيخ حمد بن ناصر بن معمر عن ذلك التوسل فقال:  
(وأما التوسل بالذات فـيقال: ما الدليل على جواز سؤال الله بذوات المخلوقين ومن قال هذا من الصحابة والتابعـين).

وأما التوسل بالذات بعد الممات فلا دليل عليه، ولا قاله أحد من السلف، بل المنقول عنـهم ينـاقض ذلك. وقد نصَّ غير واحد من العلماء على أن هذا لا يجوز،

(١) «الشبهـات التي أثـيرـت حول دعـوة الشـيخ محمد بن عبد الوـهـاب» ص ٢٠ باختصار.

(٢) انظر بيان ذلك في كتاب «صيـانـة الإنسـان عن وسـوسـة دـحلـان» للـسـمهـونـي ص ٢٠٩.

ونقل عن بعضهم جوازه، وهذه المسألة وغيرها من المسائل إذا وقع فيها النزاع بين العلماء، فالواجب رد ما تنازعوا إلى الله والرسول، ومعلوم أن هذا لم يكن منقولاً عن النبي ﷺ، ولا مشهوداً بين السلف، وأكثر النهي عنه.

ولا ريب أن الأنبياء والصالحين لهم الجاه عند الله، لكن الذين لهم عند الله من الجاه والمنازل والدرجات أمر يعود نفعه إليهم، ونحن ننتفع من ذلك باتباعنا لهم ومحبتنا، فإذا توسلنا إلى الله بإيماننا بنبأه ﷺ، ومحبته وطاعته واتباع سنته كان هذا من أعظم الوسائل وأما التوسل بنفس ذاته مع عدم التوسل بالإيمان به وطاعته، فلا يكون وسيلة، فالمتوسل بالمخلوق إذا لم يتتوسل بما مرَّ من التوسل به من الدعاء للمتوسل وبمحبته واتباعه، فبأي شيء يتتوسل به الإنسان إذا توسل إلى غير بوسيلة، فإما أن يطلب من الوسيلة الشفاعة له عند ذلك، مثل أن يقول لأبي الرجل أو صديقه أو من يكرم عليه أشفع لنا عند فلان، وهذا جائز، وإما أن يقسم عليه فلا يجوز الإقسام بالمخلوق، كما أنه لا يجوز أن يقسم على الله بالمخلوقين، فالتوسل إلى الله بذاته خلقه بدعة مكروهة، لم يفعلها السلف من الصحابة ولا التابعين لهم بإحسان<sup>(١)</sup>.

ويوجز الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب الجواب على أنواع هذا التوسل، فيقول:

(أما التوسل، وهو أن يقال: اللهم إني أتوسل إليك بجاه نبيك محمد ﷺ، أو بحق نبيك، أو بجاه عبادك الصالحين، أو بحق عبده فلان، فهذا من أقسام البدع المذمومة ولم يرد بذلك نص)<sup>(٢)</sup>.

ويبيِّنُ الشِّيخُ عبدُ اللهِ بنُ مُحَمَّدٍ بْنَ عَبْدِ الْوَهَابِ حُكْمَ سُؤَالِ اللَّهِ بِالْمَوْتِيِّ فَقَالَ:  
(وَهُذَا يَفْعُلُهُ كَثِيرٌ مِّنَ الْمُتَّاخِرِينَ، وَهُوَ مِنَ الْبَدْعِ الْمَحْدُثَةِ فِي الْإِسْلَامِ، وَلَكِنْ بَعْضُ الْعُلَمَاءِ يَرْخُصُ فِيهِ، وَبَعْضُهُمْ يَنْهَا عَنْهُ وَيَكْرَهُهُ .. لَكِنَّهُ لَا يَوْصِلُهُ إِلَى الشُّرُكِ الْأَكْبَرِ ..)<sup>(٣)</sup>.

وأما التوسل إلى الله في الدعاء بغير النبي ﷺ، فيقول عنه الشيخ عبد الله:

(لَا نَعْلَمُ أَحَدًا مِّنَ السَّلْفِ فَعْلَمَهُ، وَلَا رَوِيَ فِيهِ أَثْرٌ)<sup>(٤)</sup>.

(١) الدرر السنية في الأجوية النجية، ٢٣/٩.

(٢) الدرر السنية، ١٢٩/١.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٦٩/١ باختصار.

(٤) المرجع السابق ٧١/١.

ويذكر الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الحصين حكم الإقسام على الله بمخلوق فقال:

(وأما الإقسام على الله بمخلوق فهو منهي عنه باتفاق العلماء، وهل هو منهي عنه نهي تنزيه أو تحريم؟ على قولين أصحهما أنه كراهة تحريم)<sup>(١)</sup>.

ومما أجاب به الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب لمن سأله عن التوسل بجاه النبي ﷺ أو غيره من الأنبياء والمرسلين، فكان مما قاله رحمة الله:

(وأما التوسل بجاه المخلوقين كمن يقول: اللهم إني أسألك بنبيك محمد ﷺ ونحو ذلك بعد موتهم، فهذا لم ينقل عن النبي ﷺ وأكثر العلماء على النهي عنه. وحكي ابن القيم رحمة الله تعالى أنه بدعة إجماعاً. ولو كان الأنبياء والصالدون لهم جاه عند الله سبحانه وتعالى فلا يقتضي ذلك جواز التوسل بذواتهم وجاههم؛ لأن الذي لهم من الجاه والدرجات أمر يعود نفعه إليهم، ولا ننتفع من ذلك بشيء إلا باتباعنا لهم ومحبتنا لهم)<sup>(٢)</sup>.

ويوضح الشيخ عبد الرحمن بن حسن أن سؤاله الله بالرجل الصالح ليس في الشرعية ما يدل على جوازه فيقول:

(ولو جاز «سؤال الله بالرجل الصالح»، لما ترك الصحابة السابقون الأول من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم التوسل بالنبي ﷺ بعد وفاته، كما كانوا يتوكّلون بدعائه في حياته إذا فحطوا. وثبت عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه خرج بالعباس بن عبد المطلب عام الرمada بمحضر من السابقين الأولين يستسقون فقال عمر: اللهم إنا كنا إذا أجدبنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإننا نتوسل إليك بعد نبينا فألسقنا، ثم قال ارفع يديك يا عباس فرفع يده، يسأل الله تعالى، ولم يسأل الله بجاه النبي ﷺ ولا بغيره، ولو كان هذا التوسل حقاً، كانوا إليه أسبق، وعليه أحقرص)<sup>(٣)</sup>.

ونورد بعض جواب الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن في مسألة سؤال الله بالمخالق، والإقسام على الله به، حيث قال رحمة الله:

(وإذا تقرر هذا، فقد عرفت سلمك الله كلام الناس في مسألة سؤال الله بمخلوق،

(١) «الدرر السننية»، ٨٥/٢.

(٢) المرجع السابق، ٢٣٢/٩.

(٣) «الدرر السننية»، ١١٣/٢.

والإقسام على الله به، وقد ذاكرتك فيها بأن الذي نعتقده أنا لا نكفر بها أحداً، بل نقول هي بدعة شنيعة نهى عنها السلف ..<sup>(١)</sup>.

ويسوق السهسواني جواباً حول السؤال بحق فلان فيقول:

(فالقول الفصل في ذلك: أن السؤال بحق فلان إن ثبت بحديث صحيح، أو حسن فلا وجه للمنع، وإن لم يثبت فهو بدعة، وقد عرفت فيما سلف أن كل حديث ورد في هذا الباب لا يخلو من مقال ووهن، فالأحوط ترك هذه الألفاظ، وقد جعل الله في الأمر سعة، وعلمنا النبي ﷺ التوسل المشروع على هيئات متعددة، فلا ملجم إلى الوقوع في مضيق الشبهات ..<sup>(٢)</sup>).

ويقول الشيخ صالح بن أحمد:

(وما التوسل بذوات الأشخاص غير جائز، وهو من البدع المحدثة وأمر لم يشرعه الله ولا رسوله ﷺ، وإن اجتبوا له أحاديث لا أصل لها، وبندروا حولها، وحملوا بعض الآيات على غير محملها لهوامهم، وليس كل قول قيل بالقبول يقابل، إلا ما جاء في كتاب الله، وصح عن رسول الله ﷺ جل ذلك عن الرد)<sup>(٣)</sup>.

ولعل تصور أنواع التوسل البدعي - الثلاثة - يكون أكثروضوحاً وبياناً، وكذلك حكمها، عندما ننتقل إلى رد وبيان العنصر الثاني من شبهة هذا الفصل.

ومن المناسب - في هذا المقام - أن نذكر كلمة جامعة لشيخ الإسلام ابن تيمية في مسألة التوسل بالصالحين حيث يقول رحمة الله:

(ومازلت أبحث، وأكشف ما أمكنني من كلام السلف والأئمة والعلماء، هل جوز أحد منهم التوسل بالصالحين في الدعاء، أو فعل ذلك أحد منهم، فما وجدته، ثم وقفت على فتيا للفقيه أبي محمد بن عبد السلام أفتى بأنه لا يجوز التوسل بغير النبي ﷺ، وأما النبي ﷺ فجواز التوسل به إن صح الحديث في ذلك)<sup>(٤)</sup>.

وأما ما أورده القوم من الأدلة القرآنية واستدلالهم بها، وكذا أحاديثهم ...، فنذكر أمثلة من إجابات أنصار هذه الدعوة السلفية على تلك الأدلة.

فاما استدلالهم بقوله تعالى: **﴿بِّيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ**

(١) المرجع السابق ٢٧١/١.

(٢) «صيانة الإنسان» ص ٢٠٧.

(٣) «تممير أبياطيل محمد بن أحمد نور»، ص ٥٥.

(٤) نقلأ عن: أحمد بن عيسى، «الرد على شبّهات المستعينين بغير الله»، دار مصر للطباعة، ص ٤٩.

الوسيلة<sup>(١)</sup>، فيقول الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين:

(الوسيلة هي القرابة والتوصل إلى الله التقرب إليه بطاعته، واتباع رسوله، والاقتداء به، وهذا هو الوسيلة المأمور بها في قوله سبحانه **﴿وَابتُغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ﴾**. ومن الوسيلة دعاؤه لهم **عليهمَ الْحَمْدُ** وطلبهم ذلك منه في حياته كما كانوا يطلبون منه أن يدعوا لهم ويستسقى لهم كقول عمر: اللهم كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، فهذا من الوسيلة المأمور بها)<sup>(٢)</sup>.

ويبين الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن المراد بالوسيلة في الآية، فيقول:

(إن الوسيلة في شرع الله الذي شرعه على ألسن جميع رسله هي عبادته وحده لا شريك له، والإيمان به، وبرسله، والأعمال الصالحة التي يحبها ويرضاها)<sup>(٣)</sup>.

وقد ساق القصيمي الجواب على استدلالهم بهذه الآية من ثمان وجوه كلها على طريق الإلزام والجدل<sup>(٤)</sup>.

كما أورد القصيمي سبعة وجوه جواباً على استدلالهم بقوله تعالى: **﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوكَ اللَّهُ ... الْآيَة﴾**<sup>(٥)</sup>، نختار وجهاً واحداً منها حيث قال:

(وهي واقعة معينة لا تفيض العموم بمعناها، ولا لفظها، وقعت في حياته عليه **عليهَ الْحَمْدُ**، فمن أين أخذت التعميم في الحياة والممات؟ مع أن لفظها لا يفيض، ومعناها لا يريده، وأما كون الواقع المعينة تكون عامة لغير صاحب الواقع فمن أدلة أخرى دلت عليه)<sup>(٦)</sup>.

وأما استدلالهم ببعض الأحاديث، فالجواب عليها ما يلي:

فأما حديث توسل آدم بحق محمد، فقد أجاب عليه الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب فكان مما قاله رحمة الله:

(١) سورة العنكبوت: آية ٣٥.

(٢) «تأسيس التقى»، ص ١٠٧.

(٣) «دلائل الرسوخ في الرد على المنفوخ»، ص ٨٩.

(٤) انظر: «البروق النجدية»، ص ٢٦، ٢٧.

(٥) سورة النساء: آية ٦٤.

(٦) «البروق النجدية»، ص ٣٧.

(فَإِنَّمَا حَدَّثَنَا أَدَمْ بْنُ حَمْدٍ أَنَّهُ أَخْبَرَنَا أَنَّهُ أَنْهَاكَهُ سَاقِطٌ، لِأَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنَ بْنَ يَزِيدَ ضَعِيفٌ بِالْاِنْتِقَافِ ضَعْفَهُ مَالِكٌ، وَأَحْمَدٌ، وَابْنُ مَعْنَى، وَابْنُ الْمَدِينِيِّ، وَأَبُو زَرْعَةَ، وَأَبُو دَاؤِدَ، وَابْنُ سَعْدٍ، وَابْنُ أَبِي حَاتَّمٍ، وَابْنُ خَرِيمَةَ، وَابْنُ حَبَّانَ، قَالَ أَبْنُ الْجَوْزِيِّ: أَجْمَعُوا عَلَى ضَعْفِهِ، فَهَذَا كَمَا تَرَى تَفَرَّدَ بِهِ عَبْدُ الرَّحْمَنَ بْنَ زَيْدَ بْنَ أَسْلَمَ، وَهُوَ هُوَ. وَقَالَ الْحَافِظُ الْذَّهَبِيُّ فِي «تَلْخِيصِ الْمُسْتَدِرِكِ» لِمَا نَكَرَ الْحَاكِمُ هَذِهِ الْحَدِيثَ، فَقَالَ: هَذِهِ صَحِيحٌ.

قال الذهبي: أظنه موضوعاً ثم هو مخالف للقرآن؛ لأن الله عز وجل ذكر قصة آدم عليه السلام، وتوبته وتولسه، ولم يذكر الله أنه توسلا بالنبي عليه السلام<sup>(١)</sup>.

ويوضح الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن المعنى الصحيح لحديث «أسألك بحق السائلين عليك وبحق مشاي...» - وهو في السنن - حيث استدلوا به على سؤال الله بخلقه. فقال الشيخ رحمه الله في بيان معناه:

(وَأَمَّا مَا وَرَدَ فِي السُّنْنِ «بِحَقِّ السَّائِلِينَ عَلَيْكَ» وَبِحَقِّ مَمْشِي الْذَّاهِبِ إِلَى الْمَسْجِدِ وَتَحْوِي ذَلِكَ، فَإِنَّهُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى جَعَلَ عَلَى نَفْسِهِ حَقًا تَفْضِيلًا مِنْهُ وَإِحْسَانًا إِلَى عِبَادِهِ، فَهُوَ تَوْسِلٌ إِلَيْهِ بِوَعْدِهِ، وَإِحْسَانِهِ، وَمَا جَعَلَهُ لِعِبَادِهِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى نَفْسِهِ حَقًا تَفْضِيلًا مِنْهُ، وَإِحْسَانًا إِلَى عِبَادِهِ، فَلَيْسَ هَذَا مِنْ الْبَابِ أَعْنَى بِأَنَّهُ بَابَ مَسَأَلَةِ اللَّهِ بِخَلْقِهِ، وَقَدْ مَنَعَهُ فَقَهَاءُ الْحَنْفِيَّةِ، كَمَا حَدَّثَنِي بِهِ مُحَمَّدُ بْنُ مُحَمَّدٍ الْجَزَائِرِيُّ الْحَنْفِيُّ<sup>(٢)</sup> رَحْمَهُ اللَّهُ بِدارِهِ بِالْأَسْكَنْدَرِيَّةِ، وَنَكَرَ أَنَّهُمْ قَالُوا: لَا حَقٌّ لِمُخْلُوقٍ عَلَى الْخَالِقِ.

ويشهد لهذا ما يروى أن داود قال: «اللهم إني أأسألك بحق أبيائي عليك، فأورحى الله إليك: أي حق لأبائك عليّ أو نحو هذا. والحق المشار إليك بالنفي هذا غير ماتقدم إبائه». فإن المثبت بمعنى الوعد الصادق وما جعله الله للماشي إلى الصلاة، وللسائلين من الإجابة، والإئابة فضلًا منه وإحساناً، والممنفي هنا هو الحق الثابت بالمعارضة، والمقابلة على الإيمان والأعمال الصالحة. فال الأول يرجع ويعود إلى التوصل بصفاته الفعلية والذاتية، والثاني يرجع إلى التوصل بذوات المخلوقين، فتأمله فإنه نفيس جداً<sup>(٣)</sup>.

(١) « الدرر السننية » ٢٢٣/٩ بتصرف يسير.

(٢) أحد شيوخ الشيخ عبد اللطيف في مصر، فقيه، مقرئ، تولى إفتاء الأسكندرية في عهد محمد علي، وله عدة مؤلفات، توفي سنة ١٢٦٧هـ. انظر: «معجم المؤلفين» ٥/١٢، وانظر: تعليق محمد حامد الفقي على كتاب «مصباح الظلام»، ط أنصار السنة المحمدية، ص ١٦٦، ١٦٧.

(٣) « مصباح الظلام » ص ١٧٩، ١٨٠.

وأما استدلالهم بحديث «يا عباد الله أعينوني»، وحديث «يا عباد الله احبسوأ» فأجاب عنه الشيخ محمد بن ناصر الحازمي فقال: (والحديثان لا يصحان. أما الأول: فرواه الطبراني في الكبير بإسناد منقطع، والثاني: ففي إسناده معروف بن حسان، قال ابن عدي: منكر الحديث ..).<sup>(١)</sup>

وكتب الشيخ أحمد بن عيسى جواباً على استدلالهم بحديث الأعمى، فكان مما كتبه:

(قد قرر جمع من العلماء ما قرره شيخ الإسلام في معنى حديث الأعمى، وبينوا أنه ليس فيه إلا طلب الدعاء من النبي ﷺ، وأنه دلالة فيه على التوسل بالذات، كالعلامة السويفي وأبنه، والشيخ نعman بن محمود أفندي الالوسي ..).<sup>(٢)</sup>

وقد أفضى الشيخ السهسواني في الرد على ما استدلوا به من أحاديث، وتعقبها بالرد والنقد، فكان مما قاله رحمة الله - جواباً على استدلالهم بحديث فاطمة بنت أسد على جواز التوسل بالأنباء -

(وفيه - أي حديث فاطمة بنت أسد - روح بن صلاح، وثقة ابن حبان والحاكم، وفيه ضعف، وبقيّة رجاله رجال الصحيح. وقال الذهبي في «الميزان»: روح بن صلاح المصري يقال له ابن سباباً ضعفه ابن عدي، يكنى أباً الحارت، وقد ذكره ابن حبان في الثقات، وقال الحكم ثقة مأمون. ا.هـ.

فقد علم بذلك أن في سنته روح بن صلاح المصري وهو ضعيف ضعفه ابن عدي، وهو داخل في القسم المعتدل من أقسام من تكلم في الرجال كما في «فتح المغیث» للسخاوي ولا اعتداد بذلك ابن حبان له في الثقات، فإن قاعدهه معروفة من الاحتجاج بمن لا يعرف كما في «الميزان».

وكذلك لا اعتداد بتوثيق الحكم وتصححه فإنه داخل في القسم المتسنم كما قال السخاوي).<sup>(٣)</sup>

(١) «إيقاظ الوستان»، ق٤٢، وانظر: ما كتبه الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ حول هذا الحديث في «تيسير الحميد» ص٢٤٧.

(٢) «الرد على شبهات المستعينين بغير الله» ص٥٥.  
وانظر: ما كتبه الشيخ سليمان بن عبد الله حول هذا الحديث في «تيسير العزيز الحميد» ص٤٤ - ٢٤٧.  
وما كتبه الشيخ محمود شوقي حول هذا الحديث سندًا ومتناً في «القول السادس على الحراري العنيد» ص٤٨ - ١٠١.

(٣) «صيانة الإنسان» ص١٢٩.

ويقول الشيخ عبد الرحمن الدوسري في حاشية الجواب السابق:

(هذا الحديث - أي حديث فاطمة بنت أسد - لا يصح دراية، إذ صيغة متنه وركاكة ألفاظه وما فيه من المبالغة مما يدل على عدم ثبوته. زيادة على غرابةه، وما في سنته من الضعف الذي تكلم عليه المؤلف<sup>(١)</sup>).

وأما استدلالهم بحديث عثمان بن حنيف، فقال السهسواني عن هذا الحديث:

(في سنته أبو جعفر، فإن كان هو عيسى بن أبي عيسى ماهان أبو جعفر الرازى التميمي - كما ظنه الحافظ ابن حجر في «التفريغ» - فالأكثرون على ضعفه .. قال عنه الحافظ في «التفريغ»: صدوق سيء الحفظ، وقال أبو زرعة: يهم كثيراً، وقال الفلاس: سيء الحفظ، وقال النسائي: ليس بالقوى).

إن كان أبو جعفر المدنى كما في سنن ابن ماجه فهو مجهول ..<sup>(٢)</sup>.

وأما استدلالهم بحديث «أسألك بحق السائلين إليك»، فقد تكلم السهسواني على سنته فقال:

(ففي سنته عطية العوفي فإن جاريه أكثر من معدليه، ووجه ضعفه كونه شيئاً مدلساً، وكذا عدم الضبط وكثرة الخطأ .. كما أن في سنته فضيل بن مرزوق، وهو من اختلف فيه .. وكذا في سنته الفضل بن موفق أبو الجهم ضعفه أبو حاتم، والأشبه أن هذا الحديث موقوف كما قال أبو حاتم)<sup>(٣)</sup>.

هذه بعض الردود على استدلال الخصوم في إثبات التوسل البدعى، ولم تقصد بتلك الردود الإحاطة والتفصيل، وإنما قصدنا مجرد التنبيه والتمثيل، فقد أفت - والله الحمد - كتب عرضت لهذه الأدلة بالرد والنقد التفصيلي<sup>(٤)</sup>، فأغنى ذلك عن ذكره. وننتقل إلى الرد على ما جاء في العصر الثاني من هذه الشبهة ونشرع في الرد عليها

(١) المرجع السابق وتفسير الصفحة.

وانظر: ما كتبه محمود شوبل حول حديث فاطمة في كتابه «القول السيد» ص ١١٧ - ١٢١.

(٢) «صيانت الإنسان» ص ١٣١ باختصار.

وانظر: ما كتبه الشيخ سليمان بن عبد الله آل الشيخ حول حديث عثمان بن حنيف في «تيسير العزيز الحميد» ص ٢٤٨، ٢٤٩.

(٣) «صيانت الإنسان» ص ١٢٤ - ١٢٦ باختصار.

(٤) انظر على سبيل المثال: «قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة» لابن تيمية، و«رسالة في التوسل» للألبانى، و«التوصل إلى حقيقة التوسل» لمحمد بن نسيب الرفاعى، ومقال د. محمد خليل هراس: «الرد على كتاب حكم التوسل بالأبياء والأولياء»، لمحمد حسنين مخلوف، مجلة كلية أصول الدين ع ٣، ص ٣٩٣ - ٤٨٢، و«الشقاوة» لعقبل بن هادى الواذعى.

- أولاً - فيما ادعوه بأن التوسل إلى الله بالموتى بمعنى الاستغاثة بهم، فقد أورد صاحب كتاب «الوضيحة» هذه الدعوى ثم أبطلها من عدة وجوه، فكان مما قاله رحمة الله:

(فإن قيل يجوز أن يكون لفظ الاستغاثة بغير الله بمعنى التوسل، فمعنى قول المستغيث أستغيث برسول الله، وبفلان الولي أي أتوسل برسول الله أو بالولي الصالح، ويصح حينئذ أن يقال تجوز الاستغاثة في كل ما يطلب من الله بالأنباء والصالحين بمعنى أنه يجوز التوسل بهم في ذلك ويصح لفظاً ومعنى. الجواب أن هذا باطل من وجوه:

أحدها: أن لفظ الاستغاثة في الكتاب والسنة وكلام العرب، إنما هو مستعمل بمعنى الطلب من المستغاث به لا بمعنى التوسل، وقد اتفق من يعتد به من أهل العلم على أن الاستغاثة لا تجوز بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله، وقول القائل أستغيث به بمعنى توسلت بجاهه، هذا كلام لم ينطأ به أحد من الأمم لا حقيقة ولا مجازاً، ولم يقل أحد مثل هذا، ولا معناه لا مسلم ولا كافر.

الثاني: أنه لا يقال استغثت إليك يا فلان أن تفعل بي كذا، وإنما يقال أستغيث بفلان أن يفعل بي كذا، فأهل اللغة يجعلون فاعل المطلوب هو المستغاث به، ولا يجعلون المستغاث به واحداً والمطلوب آخر، فالاستغاثة طلب منه لا به.

الثالث: أن من سأله الشيء، أو توسل به، لا يكون مخاطبًا له ولا مستغيثاً به، لأن قول السائل: أتوسل إليك يا إلهي بفلان، إنما هو خطاب لله، لا لذلك المتوسل به بخلاف المستغاث به، فإنه مخاطب مسئول منه الغوث فيما سأله فحصلت المشاركة في سؤال ما لا يقدر عليه إلا الله، وكل دعاء شرعى لابد أن يكون الله هو المدعو فيه.

الرابع: أن لفظ التوسل والتوجه ومعناهما يراد به أن يتلوس إلى الله ويتوجه إليه بدعاة الأنبياء والصالحين وشفاعتهم عند خالقهم في حال دعائهم إياه، فهذا هو الذي جاء في بعض ألفاظ السلف من الصحابة رضوان الله عليهم .. وهذا هو الذي عناه الفقهاء في كتاب الاستسقاء في قولهم ويستحب أن يستسقى بالصالحين ..<sup>(١)</sup>. ويوضح الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب الفرق بين التوسل والاستغاثة فيقول:

(١) كتاب «الوضيحة عن توحيد الخلق» ص ٣٠٧ - ٣١٢ باختصار.

(وبينهما فرق عظيم أبعد ما بين المشرق والمغرب .. فالعامة الذين يتسلون في أدعيتهم بالأئباء والصالحين كقول أحدهم أتوسل إليك بنبيك أو بملانكتك أو بالصالحين أو بحق فلان وغير ذلك مما يقولونه في أدعيتهم يعلمون أنهم لا يستغثون بهذه الأمور ولا يسألونها وينادونها فإن المستغيث بالشيء طالب منه سائل له، المتسل به لا يدعو ولا يطلب منه، ولا يسأل وإنما يطلب به، وكل أحد يفرق بين المدعو به وبين المدعو والمستغاث، ولا يعرف في لغة أحد منبني آدم أن من قال أتوسل إليك برسولك، أو أتوجه إليك برسولك فقد استغاث به حقيقة فإنهم يعلمون أن المستغاث به مسؤول مدعو فيفرقون بين المسئول وبين المسئول به، سواء استغاث بالخالق أو بالمخلوق<sup>(١)</sup> .

كما يوضح الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب الفرق بينهما فيقول:

(واعلم أن التوسل بذات المخلوق أو بجاهه غير سؤاله ودعائه، فالتوسل بذاته أو بجاهه أن يقول: اللهم اغفر لي وارحمني، وأدخلني الجنة بنبيك محمد ﷺ، أو بجاه نبيك محمد ﷺ، ونحو ذلك فهذا بذمة ليس شرك، وسؤاله ودعاؤه هو أن يقول: يا رسول الله أسألك الشفاعة وأنا في كرب شديد، فرجعني، واستجرت بك من فلان فأجرني ونحو ذلك، فهذا كفر وشرك أكبر ينفل صاحبه من الملة؛ لأنه صرف حق الله لغيره؛ لأن الدعاء عبادة لا يصلح إلا لله، فمن دعا به فقد عبده، ومن عبد غير الله فقد أشرك، والأدلة على هذا أكثر من أن تحصر، وكثير من الناس لا يميز ولا يفرق بين التوسل بالمخلوق أو بجاهه، وبين دعائه وسؤاله فافهم ذلك<sup>(٢)</sup> .

ويرد الشيخ عبد الرحمن بن حسن على هؤلاء المجوزين للشرك باسم التوسل، فيقول:

(وليس عند هؤلاء الملاحدة ما يصدون به العامة عن أدلة الكتاب والسنة التي فيها النهي عن الشرك في العبادة إلا قولهم قال أحمد بن حجر الهنمي، قال فلان، وقال فلان يجوز التوسل بالصالحين ونحو ذلك من العبارات الفاسدة. فنقول هذا وأمثاله ليسوا بحجة تتنفع عند الله وتخلصكم من عذابه، بل الحجة ما في كتاب الله وسنة رسوله الثابتة عنه، وما أجمع عليه سلف الأمة وأئمتها، وما أحسن ما قال الإمام مالك رحمة الله: وكلما جاءنا رجل أجدل من رجل نترك ما نزل به جبريل على محمد

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٧٠/١.

(٢) « الدرر السننية » ٢٣٤/٩.

عَلَيْهِ لجده. إذا عرف ذلك فالتوسل يطلق على شيئاً فلن كان ابن حجر وأمثاله أرادوا سؤال الله بالرجل الصالح فهذا ليس في الشريعة ما يدل على جوازه، فلن كان أرادوا بالتوسل دعاء الميت والاستشفاف به فهذا هو شرك المشركين بعينه، والأدلة على بطلانه في القرآن كثيرة جداً<sup>(١)</sup>.

ويبيّن الشيخ عبد الرحمن بن حسن ضلال داود بن جرجيس حيث خلط بين التوسل إلى الله بالموتى وبين الاستغاثة بالموتى، فكان مما قاله الشيخ رحمه الله: (فشل عليه الضلال والخطأ من وجوه: منها أنها جعل المتولّ به بعد موته في دعاء الله مستغيثًا به، وهذا لا يعرف في لغة أحد من الأمم لا حقيقة ولا مجازاً مع دعوه الإجماع على ذلك، فإن المستغاث هو المطلوب المطلوب منه لا المسئول به)<sup>(٢)</sup>.

ويوضح الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن الفرق بين مسألة الله بجاه الخلق، ومسألة الخلق ما لا يقدر عليه إلا الله، فيقول:

(فأعلم أن مسألة الله بجاه الخلق نوع، ومسألة الخلق ما لا يقدر عليه إلا الله نوع آخر، فمسألة الله بجاه عباده منعها أهل العلم، ولم يجزها أحد من يعتد به، ويقتدى به كالأئمة الأربع، وأمثالهم من أهل العلم والحديث، إلا أن ابن عبد السلام أجاز ذلك بالنبي عليه عليه خاصية، وقىده بثبوت صحة الحديث الذي جاء في ذلك وهو حديث الأعمى الذي جاء إلى النبي عليه و قال: ادع الله يا محمد .. الحديث. قال ابن عبد السلام إن صح الحديث فيجوز بالنبي عليه خاصية، والحديث في سنته من لا يحتاج به عند أهل العلم كما لا يخفى على أهل الصناعة. - إلى أن قال الشيخ عبد اللطيف: وبالجملة بهذه المسألة نوع، ولا يخرج بها الإنسان عن مسألة الله، وإنما الكلام في سؤال العباد وقصدهم من دون الله، فسؤال العباد والاستعانة بهم فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك جلي، ولو قال يا ولی الله اشفع لي فإن نفس السؤال محرم، وطلب الشفاعة منهم يشبه قول النصارى يا والدة الإله اشفعي لنا إلى الإله)<sup>(٣)</sup>.

ويشير الشيخ السويدى<sup>(٤)</sup> إلى الفرق بينهما فيقول:

(١) المرجع السابق ١١٢/٢، ١١٣.

(٢) «القول الفصل النفي»، ص ١٤٣.

(٣) «البرامين الإسلامية في رد الشبه الفارسية»، (مخطوط) المكتبة السعودية، رقم ٣٥٩/٨٦، ق ٤٨.

(٤) هو محمد أمين السويدى، أحد علماء العراق، له عدة مؤلفات، توفي سنة ١٢٤٦هـ. انظر: «المسك الأذفر»، ص ١٤٩.

(وَهُذَا التَّوْسُلُ الَّذِي ذُكِرَ فِيهِ الْخَلَفُ فِيمَا إِذَا كَانَ الدَّاعِيُّ يَتَوَجَّهُ إِلَى رَبِّهِ، مَتَوَسِّلاً إِلَيْهِ بِغَيْرِهِ مَثَلَ أَنْ يَقُولَ أَسْأَلَكَ بِجَاهِ فَلَانَ عَنْكَ، أَوْ بِحَرْمَتِهِ، أَوْ بِحَقِّهِ، وَأَمَّا إِذَا تَوَجَّهَ إِلَى ذَلِكَ الْغَيْرِ وَطَلَبَ مِنْهُ فَهُوَ شَرِكٌ كَمَا تَحَقَّقَ<sup>(١)</sup>).

وَبِيَّنَ الشَّيْخُ سَلِيمَانُ بْنُ سَحْمَانَ أَنَوْاعَ التَّوْسُلِ جَمِيلَةً، مَوْضِعًا لِلْفَرَقِ بَيْنَهَا فَيَقُولُ:

(الْتَّوْسُلُ لِهِ أَقْسَامٌ، فَقَسْمٌ مَشْرُوعٌ وَهُوَ التَّوْسُلُ بِالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ، وَبِدُعَاءِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي حَيَاتِهِ وَطَلَبِ الْاسْتَغْفَارِ مِنْهُ، وَبِدُعَاءِ الصَّالِحِينَ وَأَهْلِ الْفَضْلِ وَالْعِلْمِ، وَكَذَلِكَ بِالْأَعْمَالِ الصَّالِحةِ، وَقَسْمٌ مَحْرَمٌ، وَبِدُعَةٍ مَذْمُومَةٍ، وَهُوَ التَّوْسُلُ بِحَقِّ الْعَبْدِ وَجَاهِهِ وَحَرْمَتِهِ نَبِيًّا كَانَ ذَلِكَ، أَوْ وَلِيًّا، أَوْ صَالِحًا، لِأَنَّ ذَلِكَ لَمْ يَرِدْ بِهِ نَصٌّ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ، وَلَا فَعْلَهُ أَحَدٌ مِنَ الصَّحَابَةِ وَلَا التَّابِعِينَ .. وَأَمَّا قَصْدُ هُؤُلَاءِ مِنَ التَّوْسُلِ فَهُوَ دُعَاءُ الْأَنْبِيَاءِ، وَالْأُولَيَاءِ، وَالصَّالِحِينَ، وَكَشْفُ الْكُرْبَاتِ، وَإِغْاثَةُ الْلَّهَفَاتِ. فَمِنْ صَرْفِ شَيْئًا مِنْ هَذِهِ الْأَنْوَاعِ لِغَيْرِ اللَّهِ فَهُوَ كَافِرٌ مُشْرِكٌ بِإِجْمَاعِ الْمُسْلِمِينَ ...<sup>(٢)</sup>).

وَبِهَذَا يَعْلَمُ أَنْ هَنَاكَ تَوْسُلًا شَرِيعًا، وَتَوْسُلًا بِدُعَيًّا مَحْرَمًا، وَأَنَّ التَّوْسُلَ عِنْدَ عِبَادَةِ الْقَبُورِ هُوَ بِمَعْنَى دُعَاءِ الْمَوْتَى وَالْإِسْتَغْاثَةِ بِهِمْ. وَكَذَلِكَ نَدْرَكَ خَطًّا مَا نَكَرَهُ هُؤُلَاءِ الْخَصُوصُ بِأَنَّ لَفْظَ التَّوْسُلِ بِمَعْنَى الْإِسْتَغْاثَةِ، وَكَذَلِكَ بِمَعْنَى الْإِلْتَجَاءِ، وَغَيْرُهَا مِنَ الْأَنْفَاظِ الَّتِي أُورِدُوهَا بِقَصْدِ التَّمْوِيْهِ وَالتَّلْبِيسِ، وَتَزْيِينِ الشَّرْكِ بِأَسْمَاءِ يَنْخُذُعُ بِهَا عَامَةُ النَّاسِ، لَذَا يَقُولُ أَبُو بَطِينِ رَحْمَهُ اللَّهُ:

(وَلَمَا عَلِمَ الشَّيْطَانُ أَنَّ كُلَّ مَنْ قَرَا الْقُرْآنَ، أَوْ سَمِعَهُ يَنْفَرُ مِنَ الشَّرْكِ، وَمِنْ عِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ، أَلْقَى فِي قُلُوبِ الْجَهَالِ أَنَّ هَذَا تَوْسُلٌ، وَتَشْفُعٌ بِهِمْ، وَالْتَّجَاءُ إِلَيْهِمْ وَنَحْوِ ذَلِكَ فَسْلُبَ الْعِبَادَةِ وَالشَّرْكِ أَسْمَاهُمَا مِنْ قُلُوبِهِمْ، وَكَسَاهُمَا أَسْمَاءٌ لَا تَنْفَرُ عَنْهَا الْقُلُوبُ<sup>(٣)</sup>).  
وَلَكِنْ تَغْيِيرُ الْأَسْمَاءِ لَا يَغْيِرُ الْحَقَائِقَ، فَالْحُكْمُ يَدُورُ مَعَ الْحَقِيقَةِ وَجُودَهُ وَعَدَمَهُ، وَلَيْسَ مَعَ الْأَسْمَاءِ وَالْأَنْفَاظِ، لَذَا قَالَ الشَّيْخُ ابْنُ سَحْمَانَ رَحْمَهُ اللَّهُ:

(فَإِنَّهُ مِنَ الْمَعْلُومِ عِنْ كُلِّ عَاقِلٍ أَنَّ حَقَائِقَ الْأَشْيَاءِ لَا تَتَغَيَّرُ أَسْمَائِهَا، فَلَا تَرْزُلُ هَذِهِ الْمَفَاسِدُ بِتَغْيِيرِ أَسْمَائِهَا، كَتْسِمِيَّةُ عِبَادَةِ غَيْرِ اللَّهِ تَوْسُلًا وَتَشْفُعًا، أَوْ تَبْرِكًا وَتَعْظِيْمًا لِلصَّالِحِينَ وَتَوْقِيرًا، فَإِنَّ الْاعْتِبَارَ بِحَقَائِقِ الْأَمْرُورِ، لَا بِالْأَسْمَاءِ وَالْأَسْطِلَاحَاتِ وَالْحُكْمِ يَدُورُ مَعَ الْحَقِيقَةِ، وَجُودَهُ وَعَدَمَهُ لَا مَعَ الْأَسْمَاءِ ..<sup>(٤)</sup>).

(١) نَقْلًا عَنْ: «الرَّدُّ عَلَى شَيَّهَاتِ الْمُسْتَعِينِ بِغَيْرِ اللَّهِ» لِأَحْمَدَ بْنِ عَيْسَى صِ ٥٥.

(٢) «الصَّوَاعِقُ الْمَرْسَلَةُ الشَّهَابِيَّةُ عَلَى الشَّيْهَهِ الدَّاهِضَهِ الشَّامِيَّهِ»، مَطَابِعُ الرِّيَاضِ، ١٤٧٦هـ، صِ ٧، ٨.

(٣) «الانتصار» صِ ١٣.

(٤) «الضَّيَّاءُ الشَّارِقُ» صِ ١٨٢.

وأما دعواهم بعدم الفرق بين التوسل والاستغاثة بالأحياء، وبين التوسل والاستغاثة بالأموات؛ لأنَّه ليس للميت ولا للحي تأثير أو فعل؛ لأنَّ الفاعل - حقيقة - هو الله وحده، وإنْ وجد في كلام العامة بعض «الالفاظ الموهمة» التي توهم إسناد الفعل إلى الأموات، فلا جناح عليهم؛ لأنَّ هذا الإسناد إسناد مجازي لا حقيقي، هذه هي دعواهم، فاما الرد عليهم فيكون على النحو التالي:

يبين الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين بطلان دعواهم بأنَّ الطلب من الأموات من باب التسبِّب<sup>(١)</sup>، فيقول:

(نحن لا ننكر إضافة الأشياء إلى أسبابها، ولكنَّ الله سبحانه هو خالق الأسباب والمسبيبات، ولا يلزم من ذلك أن نعتمد على الأسباب، فضلاً عن أن نسألها ونرُغب إليها وهي مخلوقة، بل يتعين على العباد أن يعتمدوا على خالق الأسباب ويرغبوا إليه، ويستعينوا به ويعبدوه وحده، إياك نعبد وإياك نستعين).

ثم يقول: (فطرد هذا الأصل الباطل - أي دعاء الأموات كأسباب - أن يجوز ذلك في جميع الأسباب، وقد قال تعالى: ﴿الله الذي يرسل الرياح فتثیر سحابا﴾<sup>(٢)</sup> فيلزم منه أن يجوز للناس أن يطلبوا من الريح أن تسير لهم سحاباً ماطراً، وقال تعالى في حق نبيه: ﴿كتاب أنزلناه إليك لتخرج الناس من الظلمات إلى النور﴾<sup>(٣)</sup> والمراد بالظلمات ظلمات الجهل والكفر والشك إلى نور العلم والإيمان، فيجوز على أصل هذا أن يقال يا رسول الله أخرجنا من الظلمات إلى النور<sup>(٤)</sup>.

ويكشف الشيخ صالح الشري بطلان دعوى دحلان - ومن معه - حين جوز التوسل والاستغاثة بالأموات، مادام أن المتتوسل والمستغيث بهم يعتقد أن التأثير والإيجاد لله وحده، وأنَّه ليس للحي ولا للميت فعل أو تأثير، يقول الشري رحمة الله: (وعلى معتقد هذا الملحد أن رسول الله عليه السلام أخطأ وظلم في قتال المشركين؛ لأنَّهم لا يعتقدون تأثيراً، ولا إيجاداً لغير الله، مع أنَّ هذا الملحد قد نقض أصله في نفس تعريفه بقوله: فالمستغيث يطلب من استغاث به أن يحصل له الغوث من غيره، فهل التحسيل إلا فعل قائم بالواسطة الذي طلب منه، وقد سلك في معتقده هذا مع تناقضه مذهب القدرية المجردة .. القائلين بأنَّ العبد مجبور لا فعل له حقيقة، بل إسناد

(١) سبق إيراد تلك الدعوى كما ذكرها داود بن جرجيس في كتابه «المنحة الوهبية».

(٢) سورة الروم: آية ٤٨.

(٣) سورة إبراهيم: آية ١.

(٤) «تأسیس القدس» ص ٥.

ال فعل إليه مجاز، فكأنه لم يسمع قول الله سبحانه وتعالى: **﴿وَمَا ظلمُنَاهُمْ وَلَكُنْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُم﴾**<sup>(١)</sup> فأثبت سبحانه فعل الظلم لهم فعاقبهم عليه، وقال تعالى: **﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ﴾**<sup>(٢)</sup> الآية، أيظن من له أدنى رائحة من عقل أن الله قد نسبه مكر المشركين إليهم مجاز، تعالى الله عما يقول **الظالمون علواً كبيراً**<sup>(٣)</sup>.

ويورد الشيخ عبد الطيف بن عبد الرحمن بن حسن على دعوى ابن جرجيس حين ادعى أن من اعتقاد أن الأسباب العادية فاعلة من غير استنادها إلى الله فهو كافر إجماعاً، فيقول:

(إذا كان إسناد الفعل إليها استقلالاً يكفر فاعله إجماعاً، وهي من الأسباب العادية التي أودع الله فيها قوة فاعلة، فكيف لا يكفر من أنسد ما لا يقدر عليه إلا الله من إغاثة اللهفات، وتفریج الكربات إلى غير الله من الصالحين ونحوهم، وزعم أنها وسائل، أو أن الله وكل إليهم التدبير كrama لهم، هذا أولى بالكفر وأحق به من قبله.

ويقال للعرافي أنت لا ترضى تكثير أهل القبور لاحتمال العذر والشبهة وأنه شرك أصغر يثاب من أخطأ فيه، فكيف جزمت بکفر من أنسد القطع للسكن من غير استناد إلى الله، وما الفرق بين من عذرته وجزمت بإثباته، وبين من كفرته وجزمت بعقابه، ليست إحدى المسألتين بأظهر من الأخرى، وما يقال من الجواب فيما أثبتته من الكفر يقال فيما نفيته ..

ويقال جمهور العقلاء على الفرق بين الأسباب العادية وغيرها، فالشيع والري والدفء أسباب عادية فاعلة، وإنما يكفر من أنكر خلق الله لهذه الأسباب، وقال بفعلها دون مدبر عليم حكيم، وهذا البحث يتعلق بتوحيد الربوبية، وأما جعل الأموات أسباباً يستغاث بها وتدعى وترجى، وتعظم على أنها وسائل فهذا دين عباد الأصنام، يكفر فاعله بمجرد اعتقاده وفعله، وإن لم يعتقد الاستقلال كما نص عليه القرآن في غير موضع<sup>(٤)</sup>.

ويورد الشيخ السهسواني ما في دعوى دحلان من البطلان، حين ادعى أن المتسللين والمستغيثين بالأموات لا يعتقدون التأثير إلا الله وحده، فيقول السهسواني رحمة الله:

(١) سورة هود: آية ١٠١.

(٢) سورة آل عمران: آية ٥٤.

(٣) «تأييد الملك المنان» ق ٣٥، ٣٦.

(٤) «منهاج التأسيس» ص ٢٦٦، ٢٦٧.

.. أقول: فيه كلام من وجوه:

**الأول:** أنه يعتقد كثير من العوام، وبعض الخواص في أهل القبور، وفي المعروفين بالصلاح من الأحياء أنهم يقدرون على ما لا يقدر عليه إلا الله ..

**الثاني:** أن مجرد عدم اعتقاد التأثير والخلق والإيجاد والإعدام .. لا يبرئ من الشرك فإن المشركين الذين بعث الله الرسل إليهم أيضاً كانوا مقررين بأن الله هو الخالق الرازق، بل لابد فيه من إخلاص توحيد وإفراده ..

**الثالث:** أن مجرد كون الأحياء والأموات شركاء في أنهم لا يخلقون شيئاً وليس لهم تأثير في شيء، لا يقتضي أن يكون الأحياء والأموات متساوين في جميع الأحكام، حتى يلزم من جواز التوسل بالأحياء جواز التوسل بالأموات، وكيف وليس معنى التوسل بالأحياء إلا التوسل بدعائهم، وهو ثابت بالأحاديث الصحيحة، وأما التوسل بدعاء الأموات فلم يثبت بحديث صحيح ولا حسن..<sup>(١)</sup>.

ويسوق الشيخ عبد الكريم بن فخر الدين حجة في الرد على دعوى دحلان - ومن سار على نهجه - حين زعم أن نكر الصالحين في الاستغاثة والتتوسل إنما هو سبب عادي لا تأثير له، فقال الشيخ عبد الكريم مجيباً:

(فإن كان كما زعم، فينبغي أن لا يكون التأثير والخلق والإيجاد للقدير بدون نكر الأخيار عادة، فإنه سبب عادي على قوله، فيلزم منه أنه لا يشبع بطن أحد بمجرد أكله إلا إذا ذكر هؤلاء الأخيار، فإن الأكل سبب عادي للشعب، وذكر الأخيار سبب عادي ثاني، وأن لا يسرج سراج بالفتيلة والزيت إلا بنكر الأخيار، وقس على ذلك كل شيء من غير انحصار).<sup>(٢)</sup>

وأما دعوى بعضهم أنه يجوز الاستغاثة بالأموات والأحياء؛ لأن لهم قدرة كسبية وتبسيبية، فيجيب الألوسي عن هذه الدعوى فيقول:

(وما أورد على الجواب من أن للمستغاث بهم قدرة كسبية وتبسيبية، فتنسب الإغاثة إليهم بهذا المعنى سواء أكانوا أحياء أم أمواتاً، وسواء كانت الاستغاثة بما يقدر عليه المستغاث به أم لا، مدفوع بأن كون العبد له قدرة كسبية لا يخرج بها عن مشيئة رب البرية، لا يستغاث به فيما لا يقدر عليه إلا الله، ولا يستغاث به، ولا يتوكل عليه، ولا يلتجأ في ذلك إليه، فلا يقال لأحد حي، أو ميت قريب، أو بعيد ارزقني، أو أمتني،

(١) أصيانته الإنسان» ص ٢١٦ باختصار.

(٢) «الحق المبين في الرد على الهاشمية المبتدعين» ص ٣٣.

أو أحى ميّي، أو اشف مريضي إلى غير ذلك مما هو من الأفعال الخاصة بالواحد الفرد الصمد. بل يقال لمن له قدرة كسبية قد جرت العادة بحصولها من أهله الله لها، أعني في حمل مناعي أو غير ذلك، والقرآن ناطق بحظر دعاء كل أحد، لا من الأحياء، ولا من الأموات سواء كانوا أنبياء، أو صالحين، أو غيرهم، سواء كان الدعاء بلفظ الاستغاثة، أو بغيرها، فإن الأمور غير المقدورة للعباد لا تطلب إلا من خالق القدر ومنشئ البشر، كيف والدعاء عبادة وهي مختصة به سبحانه<sup>(١)</sup>.

ويرد الشيخ ابن سحمان على ما زعمه الخصوم حين ظنوا أن السكين لا يقطع بنفسه، وإنما القاطع هو الله تعالى، والسكين سبب عادي خلق الله تعالى القطع عنده، فيقول رحمة الله:

(فالجواب أن يقال: هذا القول من أقوال أهل البدع والأهواء، وليس هو من كلام أهل السنة والجماعة. قال شيخ الإسلام: وهؤلاء هم الاقترانية الذين يقولون أن الله يخلق عند السبب، لا بالسبب ومن نحوهم من المتصوفة الفائلين بإسقاط الأسباب الظاهرة، وذلك لأن عندهم ليس في الوجود شيء يكون سبباً لشيء أصلاً، ولا شيء جعل لشيء ولا يكون شيء لشيء، فالشعب عندهم لا يكون بالأكل .. ولا الطاعات عندهم سبب الثواب، ولا المعاصي سبب للعقاب<sup>(٢)</sup>).

ويحيط القصيمي دعواهم بالمجاز العقلي في هذه الشبهة، فيقول:

(إذا كان إدخال المجاز جائزًا لديكم في الأدعية وفي النداء، وفي كل الأقوال المعتبرة عن الاعتقادات، وعن الديانات فهل ترون أن هذا جائز بلا قيد ولا شرط في هذه المسائل بحيث إدخال المجاز في كل قول وفي كل دعاء مدام مقبولاً في قانون البلاغة وعلوم المجازات؟ أم أنتم لا تدعون هذه الدعوى ولا تذهبون هذا المذهب، فلا تطلقون جواز المجاز في جميع أقوال العبادات .. إنه لا فرار لكم من اختيار أحد المذهبين، وأياً اختارتم فقد خصمتم، ولا ريب فإنكم إذا اخترتم الرأي الأول، وزعمتم أن المجاز جائز مطلقاً بلا قيد ولا شرط في كل كلام ومقال، قيل لكم هذا باطل بالإجماع والضرورة فإنه لو كان صحيحاً حقاً لما استطعنا أن نخطيء، ولا أن نعارض من قال مثلاً عيسى هو ابن الله، أو قال علي بن أبي طالب هو خالق محمد عليه السلام ... وذلك أن هنالك مجاز الحذف، فيرد بقوله عيسى هو ابن الله أي ابن أمّة الله .. وبقوله علي خالق محمد أنه مختار خالق محمد. وبهذا التأويل تصبح

(١) «فتح البيان تنمية منهاج التأسيس» ص ٣٤٧.

(٢) «الضياء الشارق»، ص ٢٠٥ باختصار.

هذه الأقوال من أقوال المؤمنين الصحيحة المقبولة، التي لا اعتراض عليها ولا فند فيها، وهذا يقضي بـألا يؤخذ فائق بمقال، ولا منكلم بكلام ...

وأما إن قلتم بالرأي الثاني، أي قلتم أنه ليس كل ما صح مجازاً صح ديناً بل من المجازات ما هو ضلالات، ومنه ما الذهاب إليه إثم كبير، وذنب لا يجوز لل المسلم افتعاله، قيل لكم إن لعل هذا المجاز الذي زعمتموه وأجريتموه .. هو إثم وباطل<sup>(١)</sup>.

ويقول أيضاك في الرد على الدعوى السابقة:

(هناك فرق بين دعوة الميتين وبين قول الناس أنت الربط البقل والماء العشب، ذلك أن الأول طلب والثاني خبر، وبين الأمرين فرق حقيقي عظيم معروف، وليس كل ما جاز إخباراً، جاز طلباً، والدليل على هذا الفرق الواضح أنه صح أن يقال أنت الربط البقل والماء العشب ولم يصح أن يقال: يا ربتع أنت الربط، ويا ماء أنت العشب<sup>(٢)</sup>).

وأما دعواهم بأن هؤلاء المستغاثين بالأموات لا يعتقدون التأثير إلا الله وحده، وليس قصدهم من تلك الاستغاثات إلا التبرك، ولو وقع منهم بعض «الألفاظ الموهمة» التي توهם إسنادهم التأثير لغير الله.

فإن واقع أولئك المستغاثين بغير الله، يبطل تلك الدعوى ويسقطها، لذا قال الشيخ حسين النعيمي<sup>(٣)</sup> معقلاً على تلك الدعوى:

(إن من يتكلم بهذا لا يدرى ما فشى في العامة .. وما صار هجراً هم عند الأموات، ومصارع الرفات من دعائهما، والاستغاثة بهم، والعكوف حول أجدائهم، ورفع الأصوات بالخوار، وإظهار الفاقة، والاضطرار، واللجاج في ظلمات البحر، والسفر نحوها بالأزواج والأطفال)<sup>(٤)</sup>.

ويرد ابن سحمان تلك الدعوى الخاطئة، فكان مما قاله:  
(والألفاظ التي يقولها العوام، وينطرون بها دالة دلالة مطابقة على اعتقاد التأثير

(١) «الصراع بين الإسلام والوثنية»، ٤٣٠/٢.

(٢) المرجع السابق ٤٦٦/٢.

(٣) هو حسين بن مهدي النعيمي التهامي، من أهل صبياً بتهامة اليمن، تعلم ودرس في صنعاء، توفي سنة ١١٨٧هـ.

انظر: «الأعلام» ٢٦٠/٢، وانظر: مقدمة كتابه «معارج الألباب».

(٤) «معارج الألباب في مناهج الحق والصواب»، تحقيق محمد حامد الفقي، ص ٢، مطبع الرياض، ١٣٩٣هـ، ص ١٦٩.

من غير الله فما معنى الشبهة؟<sup>(١)</sup>.

وأما الرد على دعواهم بأنه لا فرق بين الحي والميت؛ لأن الميت له حياة في قبره، وله إدراك وشعور، فإذا كان لا فرق بينهما. فيجوز التوسل، والاستغاثة بالأموات، والأحياء دون تفريق، فإن الرد على تلك الدعوى يكون على النحو التالي: يوضح الشيخ أبو بطين بطلان دعواهم، وتناقضهم فيها، مع بيان الحق في تلك المسألة، فيقول:

( فمن سوى بين الحي والميت بقوله يطلب من الميت ما يطلب من الحي، فقد سوى بين ما فرق الله والناس بينهما، حتى المجانين يعرفون الفرق بين الحي والميت)<sup>(٢)</sup>.

(ويقال لهذا المساوي بين الأحياء والأموات، من المعلوم أن أهل الدنيا يستقضون حوائج بعضهم من بعض، برّهم وفاجرهم، مسلمهم وكافرهم وقد استعار النبي ﷺ أدرعاً من صفوان بن أمية وهو مشرك، وما زال المسلمين يستقضون حوائجهم من المسلم، والذمي، والبرّ، والفاجر، فيلزم المساوي بين الأحياء والأموات أن يساوي بين أموات المذكورين كما كانوا في الدنيا كذلك، فإن قال طلب الحاجات مختص بموته الصالحين، فلا يجوز طلبها من موتى الكفار والفساق قيل له نقضت أصلك، حيث فرق بين أحياء هؤلاء، وأمواتهم. فإن قال موتى الصالحين أحياء في قبورهم كما زعم، فهو كاذب في ذلك، ولم يرد في ذلك حديث إلا ما أخبر الله عن حياة الشهداء مع أن حياتهم لا تدرك بالحس، ولا بالعقل فالله سبحانه أعلم بحقيقةها، وأما سوى الشهداء غير الأنبياء، فلم يأت خبر عن الرسول أنهم أحياء في قبورهم، وإنما هو افتراه وكذب ... فإن قال: أن صالحى الأموات ينعمون في البرزخ، قيل له وضدهم يذنبون فيدركون العذاب كما يدرك الصالحون النعيم. وهذا إدراك، وإحساس لا يعلم حقيقته إلا الله)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد الشيخ صالح الشثري بدهاوة الفرق بين الطلب من الحي وبين الطلب من الميت، فقال:

(من المعلوم بالفطرة السليمة، وإن كان جاهلاً يفرق بين الطلب من الحي الحاضر

(١) «كشف غياب الظلم»، ص ٢٠٥.

(٢) «تأسيس التقديس»، ص ٥٤.

(٣) المرجع السابق، ص ٥٩، ٦٠ باختصار يسير.

ما في يده أو دعائه له، وبين الطلب من الميت والغائب، ولا يسوى بين الحي والميت، إلا من اختالته الشياطين عن الفطرة التي فطره الله عليها، أو إنسان أعماء الهوى والتقليد ..<sup>(١)</sup>.

وقد أورد السهسواني كثيراً من الحجج في إبطال التسويه بين الحي والميت، فكان مما قاله:

(إن قدرة الحي على بعض الأشياء دون الميت ثابت بالكتاب والسنة ... - منها - قوله تعالى: ﴿لَا يكُلُّ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وَسَعَاهَا﴾<sup>(٢)</sup>. - ومن الأحاديث - قوله عليه السلام: «إذا مات الإنسان، انقطع عنه عمله ...»<sup>(٣)</sup>.

كما أن إثبات الكسب ولو باطنياً للميت مخالف للنص الصريح هو قوله عليه السلام: «إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله» فلا يعبأ به، على أن قدرة الحي على الكسب يعلم حدتها بالمشاهدة، مثلاً نعلم أن الحي يقدر على حمل الحجر، وعلى أن يحول بيته، وبين عدوه الكافر، أو يدفع عنه سبعاً صانلاً، أو لصاً، أو يدعوه له، أو نحو ذلك، وأما قدرة الميت على الكسب فعلى تقدير تسليمها لا تعلم حدتها بالمشاهدة، فما طريق العلم بها؟ وهل هي مساوية لقدرة الحي أو زائدة عليها أو ناقصة عنها؛ فلابد من بيانه حتى يطلب منه على حسابه، ودونه لا معنى لهذه الدعوة العمياء<sup>(٤)</sup>.

ويصف أحد العلماء قياس الأموات على الأحياء بهذا الوصف:

(قياس الأموات من الأنبياء، والصالحين في الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله، على الأحياء القادرين على الأسباب العادية المقدور عليها من أفسد القياس، وأبطل إبطال، وأ محل المحال؛ لأن الله سبحانه وتعالى فرق بين الأحياء والأموات ولم يسوا بينهما بقوله ﴿وَمَا يَسْتُوِي الْأَحْيَاءُ وَالْأَمْوَاتُ﴾<sup>(٥)</sup>).<sup>(٦)</sup>

ويتحدث علامة العراق الالوسي عن مسألة سماع الأموات فيقول:

(لا يشك أحد من أهل العلم أن في مسألة السماع قولين، أحدهما: أن الأموات يسمعون، ومع ذلك لا يستمد منهم ولا يستغاث بهم في قضاء الحاجات، ولا يلجأ

(١) *تأييد الملك المنان*، ق ٤٩.

(٢) سورة البقرة: آية ٢٨٦، انظر: أدلة القرآن في كتابه *صيانة الإنسان*، ص ٢٤٧، ٢٤٨، ٢٤٩.

(٣) رواه مسلم، انظر: الأحاديث الأخرى في كتابه *صيانة الإنسان*، ص ٢٤٩ - ٢٥٢.

(٤) *صيانة الإنسان*، ص ٢٥٢، ٢٥٣، باختصار، وانظر: الرد تصديقاً من ٢٤٧ - ٢٥٣.

(٥) سورة فاطر: آية ٢٢.

(٦) *مجموعة الرسائل والمسائل*، ٤/ ٨٣٧.

إليهم، لعدم ورود ذلك في الشريعة.

والآخر: أنهم لا يسمعون، وإلى كل قول من هذين القولين ذهب جمّ غير من أهل العلم، وكل منها أورد أدلة على مدعاه لا يمكن إنكارها، وليس هذا الاختلاف في متاخرِي الأمة، بل إن السلف كانوا مختلفين في ذلك. إنكار السماع رأساً، وإناته مطلقاً لا شك في أنه مكابرة مخضنة، فالراجح قصر السماع على ما ورد وهذا الوجه يجمع بين الروايات المختلفة<sup>(١)</sup>.

ولكن - كما يذكر الألوسي - من يقول بسماع الأموات لا يقول بأنهم يسمعون كل كلام، ومن أي محل كان قريب أو بعيد ... فإن هذا باطل بإجماع المسلمين<sup>(٢)</sup>.

وأخيراً نكتفي بما أوردناه من نقول موجزة لأنّة الدعوة وأنصارها في إزالة اللبس في هذه الشبهة، ثم ردّها، ومن أراد المزيد والتفصيل فعليه بما كتب السلف قدّيماً، وأتباعهم من أهل هذه الدعوة وغيرهم.

---

(١) «فتح المنان تتمة منهاج التأسيس»، ص ٣٨٠.

(٢) المرجع السابق، ص ٣٨٢.

## الفصل الثالث

### منع الاستشفاع بالنبي ﷺ<sup>(١)</sup>

أطلق الخصوم على الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب، وأنصار دعوته شبهة منع الاستشفاع بمحمد ﷺ، فادعوا أن الشيخ الإمام وأتباعه من بعده يمنعون طلب الشفاعة من المصطفى ﷺ، وكذلك يمنعون طلبهما من الأنبياء والصالحين.

و قبل الشروع في عرض هذه الشبهة ثم ردّها، ينبغي أن ننبه إلى أن موضوع الشفاعة يرتبط - إلى حد كبير - بموضوع التوسل، لذا فهناك تداخل كبير بين هذا الفصل، وبين الفصل السابق - كما سيتضح أثناء عرض هذا الفصل -، إلا أنه مع هذا التداخل فهناك بعض المسائل التي يستقل بها موضوع الشفاعة عن موضوع التوسل، مما ناسب إفراده بهذا الفصل.

وقد تحدث خصوم هذه الدعوة عن شبهة منع الاستشفاع بالنبي ﷺ، فادعوا أن الشيخ الإمام، وأتباعه من بعده يمنعون طلب الشفاعة من النبي محمد ﷺ، وكذا سائر الأنبياء، والأولياء، وذكر الخصوم حجتهم في هذه المسألة، وسنورد أقوالهم - من خلال كتبهم -، وحجتهم في هذا المقام.

يدعى القباني الفرق بين المشركين الذين اتخذوا الأصنام شفاء لهم عند الله لتقربهم إليه زلفي، وبين المسلمين - كما زعم القباني - الذين يطلبون الشفاعة من الأنبياء والأولياء.

فليس سبب كفر مشركي العرب هو اتخاذ الأولياء شفاء تقربهم عند الله زلفي، وإنما كان كفرهم بسبب اعتقادهم أن الملائكة والأولياء بنات وأبناء الله على حد دعوى

(١) كان هذا الفصل ضمن الشبهات، لأن مسألة الاستشفاع بمحمد ﷺ من المسائل المجملة التي تحتاج إلى تفصيل وبيان، وسيتضح ذلك في ثانياً هذا الفصل.

وانظر: تفصيلاً لهذه المسألة في كتاب «شرح العقيدة الطحاوية» لابن أبي العز الحنفي، ط الرابعة، المكتب الإسلامي بيروت، ص ٢٦١ - ٢٦٣.

القباي، لذا يقول القباي:

(العلة التي وجبت كفر المشركين هي اعتقادهم في الأنبياء، والأولياء، والملائكة أنهم أبناء الله، وبنات الله، تعالى الله عن ذلك ..<sup>(١)</sup>).

ويقول أيضاً: (إن عبادة المشركين للأنبياء، والأولياء إنما هي بالسجود لتماثيلهم، ليقربوا إليهم ...<sup>(٢)</sup>).

ويستنكر القباي أن يكفر من قال: يا رسول الله اشفع لي، فيقول بكل قبح ووفاحة مخاطباً الشيخ الإمام:

(أما أنهم كفروا بمجرد قولهم يا رسول الله اشفع لي، أو أغتنى، وأنها مساواة لقول المشرك واعتقاده أن المسيح هو الله، ولعبادة تمثاله من السجود والذبح كما أدعى ذلك، وجزمت به. فما أقمت على ذلك الدليل والبرهان يا طوبل الآذان)<sup>(٣)</sup>.

ويجوز ابن داود الهمданى طلب الشفاعة من الأنبياء والأولياء، فلا يحتاج إلى إذن من الله؛ لأن الله أذن لهم في الشفاعة، يقول ابن داود:

(إن الله تعالى أذن لنا أن نطلب منهم - أي الأنبياء والأولياء - الشفاعة، ولি�علم أولاً أن طلب الشفاعة منهم لا يحتاج إلى ورود إذن من الله في ذلك، فإنما بعد أن علمنا أن لهم جاماً وجيباً عند الله تعالى، بحيث إذا شفعوا قبلت شفاعتهم، فعلمنا مع ذلك أن الله تعالى أذن لهم في الشفاعة، ساغ لنا أن نطلبها منهم، ونجعلهم شفاء عند، ونقول لهم اشفعوا لنا عند الله في قضاء حوائجنا، فإن لكم عند الله جاماً وجيباً، وشفاعة مقبولة كما يسوغ لأحدنا أن يقول لآخر توسط لي عند السلطان، واسفع لي لدى فلان)<sup>(٤)</sup>.

ويرد ابن داود على الشيخ الإمام في تلك المسألة، فيقول:

(وقول الزنديق الحجازي: إن الله أعطاه الشفاعة، ونهاك عن طلبها منه كما قال: «وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً»<sup>(٥)</sup> غلط، فإن الدعاء المنهي عنه هنا بمعنى العبادة، وطالب الشفاعة لا يعبد الشفيع، بل يطلب منه أن يشفعه عند الله، كما

(١) «فصل الخطاب»، ق. ٣٦.

(٢) المرجع السابق ق. ٣٨.

(٣) المرجع السابق ق. ٤١.

(٤) «إزهاق الباطل»، ق. ٣٥.

(٥) سورة الجن: آية ١٨.

أن يوسف بدعائه لأحد صاحبي السجن لم يكن عابداً له ولا كافراً، قوله<sup>(١)</sup> «فإن الشفاعة التي أعطاها غير النبي، فصح أن الملائكة يشفعون، والأولياء يشفعون. أنتول إن الله أعطاهم الشفاعة، فاطلبها منهم. فإن قلت هذا، فقد عبتدتم» غلط أيضاً، لما قلنا من أن طلب الشفاعة من أعطيها سواء كاننبياً، أو كان وليناً، أو وصيًّا، أو ملكاً، أو مؤمناً ليس عبادة له، فيصبح لنا أن نطلب الشفاعة من الأوصياء، والأولياء، والملائكة، والصلحاء، وليس في ذلك شرك<sup>(٢)</sup>.

ويسمى ابن داود بين قول: اللهم شفعاً مهداً فينا، وبين قول: يا محمد اشفع لي،  
فيقول:

(إذا ثبت أن لهم - محمد عليهما وعترته - الشفاعة المقبولة، وأنهم مأذونون في الشفاعة، ونحن مأمورون بطلبها، كان لنا الخيار في الدعاء. فإن شئت طلبناها، وقلنا اللهم شفعهم فينا، أو لا تحرمنا شفاعتهم، أو تقبل شفاعته فينا، وإن شئنا طلبناها منهم وقلنا يا أولياء الله اشفعوا لنا عند الله، واستغفروا ذنوبنا إلى غير ذلك)<sup>(٣)</sup>.

ويفسر محمد بن عبدالمجيد معنى الإذن - أحد شرطى قبول الشفاعة - فيقول:  
(والذي يظهر - والله أعلم - تفسير الإذن بلازمة، من الرضى والاختيار،  
والمعنى: لا أحد يشفع عنده شفاعة نافعة، إلا برضاه، و اختياره تعالى، إذ لا ينفذ لأحد مراد لم يرده الله تعالى ...)<sup>(٤)</sup>.

وبناء على ذلك، فإن محمد بن عبدالمجيد لا يشترط الإذن للشافع، لذا يقول:  
(والمتحصل من هذا أن الشفاعة لا تتوقف على إذن خاص، بمعنى إطلاقها وإياحتها للشافع، ولكن يتوقف نفعها على رضاه تعالى أن يقبلها، و اختياره لذلك ...)<sup>(٥)</sup>.

ويدافع محمد بن عبدالمجيد عن المستغيثين بالموتى والذين يسألونهم الشفاعة  
فيقول:

(والمشركون كانوا يعتقدون في أصنامهم أنها تتفع وتضر ... فلما زادوا من

(١) أي الشیخ محمد بن عبد الوهاب.

(٢) «إزهاق الباطل» ق ٣٥.

(٣) المرجع السابق ق ٥٣.

(٤) الرد على بعض المبتدعة من الطائفة الوهابية، ص ١٣.

(٥) المرجع السابق، ص ١٤.

يستغثى من المسلمين ببني، أو ولد، ويسأله الشفاعة، معتقداً أنه لا يملك نفعاً ولا ضرراً...<sup>(١)</sup>.

ويرد محمد بن عبد المجيد على اعتراض لما قرره، فيقول:

(وأما تمسكه - أي الإمام سعود بن عبد العزيز - في منع استشافهم إلى الله بقوله تعالى: ﴿قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾<sup>(٢)</sup> فلنا مسلم، ولا ينافي طلبنا منهم الشفاعة في مأرب الدنيا والآخرة؛ لأن شفاعتهم لنا من بعد إدنه تعالى لهم بإلهم، أو غيره مما يعلموه أولاً، وأن شفاعتهم مجرد دعائه الله تعالى، وطلب وابتهاه، كما يدعو المؤمن لأخيه بظاهر الغيب. ومعنى توقفها على الإن توقف قبولها على رضاه تعالى، وجزموا واختيار الإجابة، لا كما زعم المشركون أن معبداتهم تشفع لهم عنده، وحيث كأنهم بذلك، ولم يلتفتوا إلى توقف نفع شفاعتها على قبوله تعالى، ورضاه، حتى كأنهم لا يجوزون رد شفاعتها ..<sup>(٣)</sup>).

ويدعى الحداد أن سبب كفر مشركي العرب هو نسبتهم الولد لله تعالى، وليس لأنهم جعلوا الأصنام، أو الأولياء شفعاء تقربهم عند الله زلفي. فيقول:

(وقوله تعالى في سورة الزمر: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي﴾<sup>(٤)</sup> فإن بعدها قوله تعالى ردًّا على من نسب له الولد، تعالى الله ﴿هُلُو أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَخَذَ وَلَدًا لِاَصْطَفَى مَا يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ سُبْحَانَهُ هُوَ اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّار﴾<sup>(٥)</sup> .. وقولهم ليقربونا معتقدين أنهم آلة وأنهم شركاء، كما حكى عنهم سبحانه في قوله: ﴿هَذَا اللَّهُ يَزِعُمُهُمْ وَهَذَا لِشَرْكَاتِهِ﴾<sup>(٦)</sup>، الآية، ولو أنهم آمنوا بالله وحده، وأقرروا برسالة نبيه، وما جاء به، واعتقدوا في الحجر أنه من خلقه، وأنه لا نسب له، نفعهم، لقوله عليه السلام ﴿لَوْ اعْتَدْتُ أَحْدَكُمْ فِي حَجَرٍ لِنَفْعِهِ﴾<sup>(٧)</sup>، لاعتقاده أنه لا يضر ولا ينفع خلق من خلقه إلا بإذنه<sup>(٨)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ١٦.

(٢) سورة الزمر: آية ٤٤.

(٣) الرد على بعض المبتدعة..، ص ٤٧ بتصرف يمير.

(٤) سورة الزمر: آية ٣.

(٥) سورة الزمر: آية ٤.

(٦) سورة الأنعام: آية ١٣٦.

(٧) (قال ابن تيمية - عن هذا الحديث -: كتب، ونحوه قول الحافظ ابن حجر لا أصل له، وقال ابن القمي: هو من كلام عباد الأصنام، الذين يحسنون ظنهم بالأحجار).

عن كتاب «كشف الخفاء»، لاسماعيل العجلوني، مكتبة التراث، سوريا، ٢١٦/٢، ٢١٧ باختصار.

(٨) « بصباح الأنام»، ص ١٨. يظهر - جلياً - من كلام الحداد، وغيره من المبتدعة الذين سبق تكرهم، أنهم

ويدعى عمر المحجوب أن الوهابيين ينكرون الكثير من الشفاعة فيقول:

(ولعلك من المبتدعة الذين ينكرون أنواعاً كثيرة من الشفاعة)<sup>(١)</sup>.

ويذكر إسماعيل التميمي أن الاستشفاع بمحمد عليه السلام ليس عبادة له؛ لأنها في ملكه .. يقول:

(وليس - أي مسألة الاستشفاع بمحمد عليه السلام - عبادة للمطلوب - أي محمد -؛ لأنه لا يعظم طالبها كتعظيم المعبود ..)<sup>(٢)</sup>.

(أما مسألة طلب الشفاعة من رسول الله عليه السلام .. فإن هذا الطلب ليس عبادة، فإن الله لما وعده بها، وبالإذن فيها صارت في يده، فطلبها منه كطلب حاجة من يد قادر على إعطائها ..)<sup>(٣)</sup>.

ويورد جعفر النجفي كلاماً حول الشفاعة، كان مما قاله:

(إن الشفاعة إن كانت من قبيل الدعاء، فيرجع طلبها إلى التماس الدعاء من الأنبياء والأولياء، فتكون عبارة عن دعاء مخصوص لنجاة الغير، أو قضاء حاجته في أمور الدنيا والآخرة. فلا كلام، ولا بحث في جواز طلبها من كل أحد كما لو سألت إخوانك الدعاء ... ولا ريب أن المستشفع بالنبي، والأولياء في دار الدنيا يريد هذا المعنى)<sup>(٤)</sup>.

ويسوق دحلان ما فرره علماء الدعوة من اشتراط إذن الله في قبول الشفاعة، ثم ذكر رده، فيقول:

(ومما يعتقد المنكرون للزيارة، والتسلل من طلب الشفاعة من النبي عليه السلام، ويقولون أن الله تعالى قد قال في كتابه العزيز: «من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه»<sup>(٥)</sup>، وقال

---

لا يدركون، ولا يعرفون معنى إذن الله، فهم لا يفرقون، ولا يميزون بين الإذن الكوني القدري، وبين الإذن الديني الشرعي .... فقد ظن هؤلاء الجهلة أن معنى إذن الله للشافع، أي تحقق ذلك قدرأ وكونا، ومن ثم استنكروا كلام أئمة الدعوة في إبراد هذا الشرط لتحقيق الشفاعة، لأنهم فهموا من هذا الشرط بامكانية وقوع ما يخالف القدر - الكوني -، مع أن علماء الدعوة قصدوا بالإذن - هاهنا - أي الشرعي الديني.

انظر: بيان الفرق بين الإذن الكوني القدري وبين الإذن الديني في كتاب «شفاء العليل» لابن القيم، مكتبة التراث، القاهرة، ص ٥٨٨.

(١) الرد على الوهابية، ص ٧.

(٢) المنع الإلهية، ص ٢٥.

(٣) المرجع السابق، ص ٦٤.

(٤) منهج الرشاد، ص ٤٩، ٥٠ باختصار.

(٥) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

تعالى: ﴿وَلَا يُشْفَعُونَ إِلَّا مَنْ أَرْتَضَى﴾<sup>(١)</sup> فالطالب للشفاعة لا يعلم حصول الإنذن  
للنبي ﷺ بالشفاعة للمؤمنين.

وقد صحت الأحاديث بأنه ﷺ يشفع لمن قال بعد الإنذن: «الله رب هذه الدعوة  
الناتمة...»<sup>(٢)</sup> إلى آخر الدعاء المشهور، ولمن صلى على النبي ﷺ يوم الجمعة،  
ولمن زار قبره ﷺ... فالطالب للشفاعة كأنه يتولى إلى الله تعالى بالنبي ﷺ أن  
يحفظ عليه الإيمان إلى أن يتوفاه الله، فيدخل في شفاعة النبي ﷺ، ويكون من  
أهلها).<sup>(٣)</sup>.

ويذكر السننودي ما اشترطه علماء الدعوة لقبول الشفاعة، من الإنذن للشافع أن  
يشفع، والرضا عن المشفوع له، ثم يرد ذلك بقوله:

(وأقول أن منعهم المذكور، واحتجاجهم هذا عليه مردود عليهم، وباطل  
بالأحاديث الصحيحة الصريرة في حصول الإنذن للنبي ﷺ بالشفاعة للمؤمنين،  
لكونهم من أرضي الله تعالى أن يشفع له، وبما صح متواتراً من طلب بعض  
الصحابية الشفاعة لله من النبي ﷺ).<sup>(٤)</sup>

ويورد السننودي التصوص التي ثبتت الشفاعة، ثم يقول:  
(وهذه الآيات، والأحاديث وما ماثلها على عمومها، ولم يخصصها أحد بحال  
الحياة دون الممات).<sup>(٥)</sup>

ويدعى السننودي أن طلب الشفاعة من باب التسبّب فقال:  
(والشفاعة وإن كانت في الحقيقة بإن الله...، ولكن على المسلم أن يباشر السبب،  
وأمر الإنذن في القضاء إلى الله تعالى إن شاء، وإن لم يشاً، لم يكن. هذا هو اعتقاد  
المسلمين لا يعتقدون غيره، فمقصودهم بطلبهم الشفاعة من الأنبياء، والصالحين إنما  
هو التسبّب).<sup>(٦)</sup>

ويذكر الطباطبائي أن الوهابيين يثبتون الشفاعة، ولكن يمنعون طلبها في الدنيا  
من أصحابها، ثم يرد على هذا المعتقد فيقول:

(١) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٢) رواه البخاري.

(٣) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٣٣.

(٤) «سعادة الدارين»، ٢/٢.

(٥) المرجع السابق، ٦/٢.

(٦) المرجع السابق، ٧/٢.

(قالت الوهابية أن الشفاعة للأنبياء، والأولياء منقطعة في الدنيا، وإنما هي ثابتة لهم في الآخرة، فلو جعل العبد بينه وبين الله وسائط من عباده يسألهم الشفاعة كان ذلك شركاً وعبادة لغير الله، فاللازم أن يوجه العبد دعاءه إلى ربه ويقول: اللهم اجعلنا من تنانه شفاعة محمد ﷺ، ولا يجوز له أن يقول يا محمد اشفع لي عند الله) - ثم نكر أدلتهم على ذلك - .

ثم قال: (وقالت الإمامية أن الشفاعة ثابتة للنبي ﷺ، وصالح المؤمنين، والملائكة المقربين، فيجوز الاستشفاف بهم إلى الله تعالى لنحوه الكتاب والسنة عليه ...) .

وقول ابن عبد الوهاب: أن الله أعطى نبيه الشفاعة، ولكن هناك عن الاستشفاف به ... كلام شعري مبناء الخيال، فإنه مثل أن يقول أن الله تعالى أعطى نبيه صلى الله عليه وأله وسلم يوم القيمة سقاية الحوض، ولكن نهى الناس عن الورود عليه، والاستفقاء منه.

وقوله تعالى: **«من يشفع شفاعة حسنة يكن له نصيب منها»**<sup>(١)</sup> دلت على جواز وقوع الشفاعة الحسنة من المؤمنين، بعضهم في حق بعض، ومني جاز، جاز التوسل بالشفيع ولو كان ذلك شركاً لما صح الإذن في الشفاعة لا عقلأ ولا سمعاً مع أنها ماذون فيها ومرغب إليها بقوله سبحانه: **«يكن له نصيب منها»**<sup>(٢)</sup>.

ويجوز عبد الرؤوف الرافضي الاستشفاف بمحمد ﷺ إلى الله فيقول: ( وقد جوز الشرع الاستشفاف به إلى الله، وليس فيه شرك ولا هو دين المشركين أصلاً، ونوضح المقال بضرب من المثال ونقول:

ولا شك أن السجود لغير الله شرك، وقد أمر الله تعالى ملائكته المقربين أجمعين أن يسجدوا لآدم، فانقادوا كلهم أجمعون، فصار سجودهم لغير الله الذي كان كفراً وشركاً لو لا أمر الله، طاعة مقبولة عند الله، وخاتم الأنبياء خير من فاتح الأنبياء، بل من سائر الأنبياء، والاستشفاف به أيسر من السجود ..)<sup>(٣)</sup>.

ويدعى العاملى جواز طلب الشفاعة من كل مؤمن حياً أو ميتاً، لأنه كطلب الدعاء فيقول:

**(طلب الشفاعة من الغير، كطلب الدعاء منه. وقد ثبت جواز طلب الدعاء من**

(١) سورة النساء: آية ٨٥.

(٢) «البراهين الجلية»، من ١٧، ١٨.

(٣) «فصل الخطاب»، ق ٣٩، باختصار.

أي مؤمن كان ... ويجوز طلب الشفاعة إلى الله تعالى من كل مؤمن فضلاً عن الأنبياء والصالحين، فضلاً عن سيد المرسلين<sup>(١)</sup>.

ويدعى العامل - أيضاً - أن اتخاذ الأصنام، أو الأولياء شفيعاً عند الله، ليس سبباً في شرك عباد الأصنام والأولياء، يقول:

(والمرشكون لم يعلم أن هذا سبب في شرکهم؛ لأنه لم يصدر منهم وحده، بل صدر معه ما هو كاف في الشرك، والكفر من إنكار الرسل، والشرائع، والعبادة للأصنام)<sup>(٢)</sup>.

ويستنكر العامل طلب الشفاعة من الله وحده في الدنيا، فيقول:

(أما قولهم فالشفاعة حق، ولا تطلب في دار الدنيا إلا من الله. فإذا كانت حقّاً فما المانع من طلبها؟ أفيجعل الله طلب الحق باطلًا وشركاؤه؟ تعالى الله عن ذلك، فطلب الحق لا يكون إلا حقيقة، وطلب الباطل لا يكون إلا باطلًا، والتقييد بقولهم في دار الدنيا دال على جواز طلبها في الآخرة، كما يدل عليه حديث تشفع الناس بالأنبياء، واعتذار كل منهم ثم تشفعهم بمحمد ﷺ ...)

وهل منع الناس من الشرك في الدنيا، وأبيح لهم الشرك في الآخرة<sup>(٣)</sup>.

ثم يورد العامل دليلاً له، ويرد عليه:

(وما قوله: إن الله أعطاه الشفاعة، ونهاك أن تطلبها منه وقال: «فلا تدعوا مع الله أحداً»<sup>(٤)</sup> فقوله فاسد؛ لأن الدعاء المنهي عنه في الآية لا يشمل طلب الشفاعة، كما لا يشمل طلب الدعاء التي هي نوع منه، ولا يمكن أن يكون شاملًا لذلك، إذ يكون محصله أن الله تعالى أباح لك أن تطلب من كل أحد ما أعطاه الله إياه إلا الشفاعة)<sup>(٥)</sup>.

وادعى فضل الرسول البركاتي هذه المقالة:

(والنجية خالفوا أهل السنة والجماعة في الشفاعة، وخلطوا مع الاعتزاز أنواعاً من الخبط والشناعة، قالوا إن الشفاعة بالوجاهة غير ممكنة واعتقادها كفر)<sup>(٦)</sup>.

(١) «كشف الارتباط»، ص ٢٤٢.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٥١.

(٣) المرجع السابق، ص ٢٦٠.

(٤) سورة الجن: آية ١٨.

(٥) «كشف الارتباط»، ص ٢٦٠ بنصراف.

(٦) «المعتقد المعتقد»، مكتبة الحقيقة، استانبول، ١٩٨٣، ص ١٣٦.

## وبيح الوربادي الاستشفاع بالأولياء بقوله:

(وما الاستشفاع بهم، فلم يكن إلا لأن الله أثبت الشفاعة لعباده المكرمين في قوله تعالى: ﴿إِلَّا لَمَنْ أَرْتَنَا﴾<sup>(١)</sup> وأنذ بشفاعتهم في قوله تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُشَفَّعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِنْدَه﴾<sup>(٢)</sup> فيتوسل عند الله، ويتجه، ويستشفع إليه بأوليائه من عباده<sup>(٣)</sup>.

يبين - من خلال هذه النقول أن هؤلاء الخصوم يدعون أن العلة التي أوجبت كفر المشركين، هي اعتقادهم في الأنبياء، والملائكة أنهم أبناء الله وبناته - تعالى الله عن ذلك -، أو اعتقادهم أن الأصنام تنفع وتضر، وليس علة كفرهم اتخاذهم الأصنام، أو الأولياء شفاء كي تقربهم عند الله زلفى.

كما أن المناوئين يجذرون طلب الشفاعة من الأنبياء، والأولياء في دار الدنيا، لأن الله أذن لهم في الشفاعة، وبعضهم يفسر الإذن بمعنى الرضا والاختيار. ونلاحظ أنهم ينفون أن يكون طلب الشفاعة من الأنبياء، أو الأولياء عبادة لهم، بل هو كدعاء المسلم لأخيه، كما أن طلب الشفاعة منهم عام لا فرق في ذلك بين الأحياء منهم والأموات. ويدعى الخصوم أن الشفاعة حين تطلب في الدنيا من الأنبياء، فلأنها في ملكهم وحوزتهم.

لقد أفضى علماء هذه الدعوة السلفية الحديث عن ما يتعلق بهذه المسألة فوضوحاً غاية الوضوح، وأوردوا الأدلة والبراهين عليها، ونكروا شبكات الخصوم، واعتراضهم، ثم أعقبوها بالرد والمناقشة.

وقد تحدث الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب عن هذه المسألة في أكثر من موضع، وأطال في بيانها وإظهارها.

فيبيان الشيخ محمد بن عبد الوهاب مشابهة هؤلاء الذين اتخذوا الصالحين شفاعة، ووسائل بينهم وبين الله، ويدعونهم، ويرجونهم، بحال المشركين الذين قاتلهم رسول الله ﷺ من اتخذ الأصنام، أو الأولياء شفاء تقربهم عند الله زلفى، مع اعتقاد أن النفع والضر من عند الله، ويورد الاعتراضات في ذلك فيقول:

(إن أعداء الله لهم اعتراضات كثيرة على دين الرسل، يصدون بها الناس عنه، منها قولهم: نحن لا نشرك بالله، بل نشهد أنه لا يخلق، ولا يرزق، ولا ينفع، ولا يضر

(١) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٢) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

(٣) رسالة في الرد على الوهابية، المطبعة العلمية، النجف، ١٣٤٥هـ، ص ٢٢.

إلا الله وحده لا شريك له. وأن محمداً عليه لا يملك لنفسه نفعاً، ولا ضرّاً، فضلاً عن عبد القادر أو غيره، ولكن أنا مذنب والصالحون لهم جاء عند الله وأطلب من الله بهم. فجوابه هو أن الذين قاتلهم رسول الله عليه مقررون بما ذكرت، ومقررون أن أولئك لا تدبر شيئاً، وإنما أرادوا الجاه، والشفاعة، كما في القرآن. فإن قال هؤلاء الآيات إنما نزلت فيما بعد الأصنام. كيف يجعلون الصالحين مثل الأصنام؟ أم كيف يجعلون الأنبياء أصناماً فجوابه بما تقدم ... فإنه إذا أفرَّ أن الكفار يشهدون بالربوبية كلها، وأنهم ما أرادوا من قصدوا إلا الشفاعة، ولكن أراد أن يفرق بين فعله، وفعلهم بما ذكر - فاذكر له أن الكفار منهم من يدعوا الأصنام، ومنهم من يدعوا الأولياء الذين قال الله فيهم: **﴿أولئك الذين يدعون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب﴾**<sup>(١)</sup> ويدعون عيسى بن مریم وأمه، ويدعون الملائكة ..

فقل له: أعرفت أن الله كفر من قصد الأصنام، وكفر أيضاً من قصد الصالحين وقاتلهم رسول الله عليه. فإن قال: الكفار يريدون منهم وأناأشهد أن الله هو النافع الصار المدين، لا أريد إلا منه، والصالحون ليس لهم من الأمر شيء، ولكن أقصدهم أرجو من الله شفاعتهم. فالجواب أن هذا قول الكفار سواء بسواء، واقرأ عليه قوله تعالى: **﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِيَّا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي﴾**<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى: **﴿وَيَقُولُونَ هُوَلَاءُ شَفَاعَانَا عَنْدَ اللَّهِ﴾**<sup>(٣)</sup> واعلم أن هذه الشبهة أكبر ما عندهم<sup>(٤)</sup>.

ويقرر الشيخ الشفاعة، ويبيتها، ويدرك شرط الشفاعة، ثم يرد على من قال إن الله أعطى الشفاعة محمداً فأطلبتها منه، يقول رحمة الله:

(فإن قال أنكر شفاعة رسول الله عليه وتبراً منها؟ فقل لا أنكرها ولا أتبراً منها، بل هو عليه الشافع المشفع، وأرجوا شفاعته، ولكن الشفاعة كلها لله، كما قال تعالى: **﴿فَقُلْ لَهُمُ اللَّهُ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا﴾**<sup>(٥)</sup> ولا تكون إلا من بعد إذن الله كما قال عزّ وجلّ: **﴿مَنْ**

(١) سورة الإسراء: آية ٥٧.

(٢) سورة الزمر: آية ٣.

(٣) سورة يونس آية ١٨.

(٤) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ١٦١/١.

وانظر: ما كتبه الشيخ الإمام في بيان أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله عليه ما قصدوا الأصنام إلا لطلب القرابة والشفاعة ...

«مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٢٠٠/١، ٣٩٨.

(٥) سورة الزمر: آية ٤٤.

ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه<sup>(١)</sup>، ولا يشفع في أحد إلا من بعد أن يأذن الله فيه كما قال عز وجل: «وَمَنْ يَتْعَنِّغُ بِغَيْرِ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يَقْبَلَ مِنْهُ»<sup>(٢)</sup>. فإذا كانت الشفاعة كلها لله، ولا تكون إلا من بعد إذنه، ولا يشفع النبي عليه السلام، ولا غيره في أحد حتى يأذن الله فيها، ولا يأذن إلا لأهل التوحيد، تبين لك أن الشفاعة كلها لله فاطلبها منه، وقل: اللهم لا تحرمني شفاعته، اللهم شفعه في وأمثال هذا.

فإن قال النبي عليه السلام أعطي الشفاعة وأنا أطلب ما أعطاه الله.

فالجواب: أن الله أعطاه الشفاعة، ونهاك عن هذا فقال: «فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا»<sup>(٣)</sup>، فإن كنت تدعوا الله أن يشفع بيده فيك، فأطعه في قوله: «فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا»، وأيضاً فإن الشفاعة أعطيها غير النبي عليه السلام فصح أن الملائكة يشفعون، والأولياء يشفعون، والأفراط يشفعون، أقول إن الله أعطاهم الشفاعة فاطلبها منهم. فإن قلت هذا، رجعت إلى عبادة الصالحين التي نكر الله في كتابه، وإن قلت: لا، بطل قولك: أعطاه الله الشفاعة، وأنا أطلب ما أعطاه<sup>(٤)</sup>.

ويرد الشيخ الإمام على من أطلق بهم فرية إنكار شفاعة الرسول عليه السلام فيقول: (يزعمون أننا ننكر شفاعة الرسول عليه السلام، فنقول سبحانك هذا بهتان عظيم، بل نشهد أن رسول الله عليه السلام الشافع المشفع، صاحب المقام المحمود، نسأل الله رب العرش العظيم أن يشفعه علينا، وأن يحضرنا تحت لوائه. هذا اعتقادنا وهذا الذي مشى عليه السلف الصالح، وهم أحب الناس لنبיהם، وأعظمهم في اتباع شرعه)<sup>(٥)</sup>.

ويؤكد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمة الله أن الشفاعة لا تطلب في الدنيا إلا من الله، فلا تطلب من الأنبياء، أو الأولياء بعد موتهم، يقول رحمة الله: (والشفاعة حق ولا تطلب في دار الدنيا إلا من الله تعالى كما قال تعالى: «وَأَنَّ  
الْمَسَاجِدَ اللَّهُ فِلَّا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا»<sup>(٦)</sup> وقال: «وَلَا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكُ  
وَلَا يُضْرِكُكَ إِذَا فَعَلْتَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ»<sup>(٧)</sup>، فإذا كان الرسول عليه السلام وهو سيد الشفاعة، وألم فمن دونه تحت لوائه لا يشفع إلا بإذن الله لا يشفع ابتداء بل «يأتي في خـ

(١) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

(٢) سورة آل عمران: آية ٨٥.

(٣) سورة الجن: آية ١٨.

(٤) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ١٦٥/١، ١٦٦.

(٥) المرجع السابق ٤٨/٥.

(٦) سورة الجن: آية ١٨.

(٧) سورة يومن: آية ١٠٦.

ساجداً فيحمده بمحامد يعلمه إياها، ثم يقال ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعط، وانفع  
تشفع، ثم يحد لهم حداً فيدخلهم الجنة<sup>(١)</sup> فكيف بغيره من الأنبياء والأولياء؟ وهذا  
الذي نكرناه، لا يخالف فيه أحداً من علماء المسلمين. بل قد أجمع عليه السلف الصالح  
من الصحابة والتابعين الأئمة الأربعه وغيرهم ..<sup>(٢)</sup>.

وعلى ضوء ذلك، فلا تطلب الشفاعة من المصطفى ﷺ بعد موته، ولأنه  
- أيضاً - ليس هناك دليل على طلبها منه بعد موته، لذا قال الشيخ الإمام:  
(القائل أنه يطلب الشفاعة بعد موته يورد علينا الدليل من كتاب الله، أو من سنة  
رسول الله، أو من اجتماع الأمة. والحق أحق أن يتبع)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد الشيخ الإمام أن طلب الشفاعة من موتى الصالحين يضاد توحيد العبادة  
وينافيء، فيقول:

(إن أهل الجاهلية يتبعدون باشراك الصالحين في دعاء الله، وعبادته. يريدون  
شفاعتهم، لظنهم أن الله يحب ذلك، وأن الصالحين يحبونه كما قال تعالى: ﴿وَيَعْبُدُونَ  
مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ هُؤُلَاءِ شَفَاعُونَا عِنْدَ اللَّهِ﴾<sup>(٤)</sup>، وقال  
تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِيَّا مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي﴾<sup>(٥)</sup>).

وهذه أعظم مسألة خالفهم فيها رسول الله ﷺ فأتأتى بالإخلاص، وأخبر أنه دين  
الله الذي أرسل به جميع الرسل، وأنه لا يقبل من الأعمال إلا الخالص ..<sup>(٦)</sup>.

ويرد الإمام عبد العزيز الأول على من ادعى عدم شرط الإذن من الله في مسألة  
الشفاعة، فيبين أن من شفع عند غيره بغير إذنه فهو شريك له في حصول ذلك  
المطلوب .. يقول رحمة الله:

(ولهذا حسم جلَّ وعلا مادة الشفاعة عن كل أحد بغير إذن الإله وحده، فلا يشفع  
أحد عنده إلا بإذنه لا ملك ولانبي ولا غيرهما؛ لأن من شفع عند غيره بغير إذنه  
 فهو شريك له في حصول ذلك المطلوب لتأثيره فيه بشفاعته، ولاسيما إن كانت من  
غير إذنه، فجعله يفعل ما طلب منه، والله تعالى لا شريك له بوجه من الوجوه، وكل

(١) رواه البخاري ومسلم.

(٢) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ١١٣/٥ باختصار.

(٣) المرجع السابق ٤٨/٥.

(٤) سورة يونس: آية ١٨.

(٥) سورة الزمر: آية ٣.

(٦) «مجموعة مؤلفات الشيخ» ٣٣٤/١.

من أعن غيره على أمر فقد شفعه فيه، والله تعالى وتر لا يشفعه أحد بوجه من الوجه، ولهذا قال عز من قال: «قل الله الشفاعة جمِيعاً»<sup>(١)</sup>.

وتبدو أهمية هذه المسألة ومدى قيمتها، من خلال ما كتبه الإمام عبد العزيز الأول، حين تحدث عن حال أولئك المستشفعين بالموتى، ثم أشار إلىفائدة مهمة وهي أن الشفاعة ثابتة بالوصف، لا بالشخص .. يقول:

(وما حجتهم علينا إلا أن المدعو يكون شفيعاً ووسيلة، ونحن نقول: هؤلاء الداعون الهاتفون بذكره، المعتقدون في الأحياء الغائبين المدعوين، والأموات يطلبون كشف شدتهم، وتفریج كربتهم، وإبراء مريضهم وتکثير رزقهم .. لم يکفهم الافتصار على مسألة الشفاعة والوسيلة، وهم من أعظم المخاصة الجارية علينا مما قاتلنا وبذعننا، وجعل اليهود والنصارى أخف شرًا منا ومن أتباعنا.

وحقيقة قولنا أن الشفاعة وإن كانت حقاً في الآخرة فلها أنواع منکورة في محلها، ووجب على كل مسلم الإيمان بشفاعته عليه، بل وغيره من الشفاء، فهي ثابتة بالوصف لا بالشخص، ماعدا الشفاعة العظمى فإنها لأهل الموقف عامة وليس منها ما يقصدون، فالوصف من مات لا يشرك بالله شيئاً كما في الصحيح من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عليه السلام أنه قال: «لكلنبي دعوة مستجابة وأنني خبأت دعوتي شفاعة لأمتى»، وهي نائلة منكم إن شاء الله من مات لا يشرك بالله شيئاً<sup>(٢)</sup>.

ويقرر الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب معندهم في مسألة الشفاعة فيقول:

(ونثبت الشفاعة لنبينا محمد عليه يوم القيمة حسب ما ورد، وكذا نثبتها لسائر الأنبياء، والملائكة، والأولياء، والأطفال حسب ما ورد أيضاً، ونسألها من المالك لها، والأذن فيها لمن يشاء من الموحدين هم أسعد الناس بها كما ورد، بأن يقول أحدهنا متضرعاً إلى الله تعالى: اللهم شفع بنبينا محمد عليه فينا يوم القيمة، أو اللهم شفع فينا عبادك الصالحين، أو ملائكتك، أو نحو ذلك مما يطلب من الله لا منهم. فلا يقال يا رسول الله، أو يا ولی الله، أسألك الشفاعة، أو غيرها، كأدركني، أو أغثني،

(١) سورة الزمر: آية ٤٤.

(٢) «الهديّة السنّية»، ص ٤، ١.

(٣) رواه البخاري ومسلم.

(٤) «الهديّة السنّية»، ص ١٢، ١.

أو اشفعني، أو انصرني على عدوي، ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إلا الله تعالى<sup>(١)</sup>.

ويبيّن الشيخ حمد بن ناصر بن معاشر أن الشفاعة كلها لله وحده، وأنها لا تكون إلا بشرطها: الإذن للشافع أن يشفع، والرضا عن المشفوع له، فيقول رحمة الله:

(وببيان أن الشفاعة كلها لله، ليس لأحد فيها شيء، وأنه لا شفاعة إلا بعد إذن الله تعالى، وأنه تعالى لا يأذن إلا لمن رضي قوله وعمله، وأنه لا يرضي إلا التوحيد، ومعلوم أن أعلى الخلق، وأفضليهم، وأكرمهم عند الله الرسل والملائكة المقربون، وهم عبيد محض لا يسبقونه بالقول، ولا يقدموه بين يديه ولا يغطون شيئاً إلا بعد إذنه لهم وأمره، ففيأذن سبحانه لمن يشاء أن يشفع فيه فصارت الشفاعة في الحقيقة إنما هي له تعالى، والذي شفع عنده إنما شفع بإذنه له، وأمره بعد شفاعته سبحانه إلى نفسه، وهي إرادته أن يرحم عبده)<sup>(٢)</sup>.

ويسوق صاحب كتاب «الوضيح» شرط رضا الله عن المشفوع له، وشرط الإذن للشافع، مما يقضي وجوب التجدد، والتوجه لله وحده، فيقول:

(ومسألة الشفاعة لم ينفها الله سبحانه، لكن أخبر أنها لا تكون ولا تنفع إلا لمن أذن لها، فالشفاعة بعد رضائه تعالى عن المشفوع فيه وهذا بخلاف الشفاعة للمخلوقين، فإنهم قد يشفعون لمن لم يؤذن لهم في الشفاعة وقبل استئذان المشفوع إليه، وهذا كقوله: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عَنْهُ إِلَّا بِإِذْنِه﴾<sup>(٣)</sup>.

وقوله: ﴿وَكُمْ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ لَا تَغْنِي شَفَاعَتَهُمْ شَيْئًا إِلَّا مَنْ بَعْدَ أَنْ يَأْذِنَ اللَّهُ لَمْ يَشْأِي وَيَرْضِي﴾<sup>(٤)</sup>، وقال: ﴿وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أَرْتَصَنَ﴾<sup>(٥)</sup> وقال: ﴿مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلَّا مَنْ بَعْدَ إِذْنِه ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(٦)</sup>، وهذا يوجب انقطاع تعلق القلوب بغيره، ولو كاننبياً أو ملكاً. فكيف بالمشايخ، والعلماء، والملوك. فإن غاية الراجي لهم المعتقد أن يقول هم يشفعون لي، فقد أخبر سبحانه أنه ما من شفيع إلا من بعد إذنه، وأنكر أن يشفع أحد إلا بإذنه وأخبر أن الشفاعة لا تنفع إلا

(١) «الهدية السننية» ص ٤٢. وانظر: كلاماً قريراً من ذلك في رسالة الشيخ محمد بن عبد اللطيف آل الشيخ ضمن كتاب «الهدية السننية» ص ١٠٧.

(٢) المرجع السابق ص ٦١. وانظر: ما كتبه الشيخ حمد بن معاشر في أقسام الناس في مسألة الشفاعة «مجموعة الرسل والمسائل» ٢٠٧/٤.

(٣) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

(٤) سورة النجم: آية ٢٦.

(٥) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٦) سورة يونس: آية ٣.

لمن أذن له<sup>(١)</sup>.

ويبيّن الشّيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب مناسبة إيراد الشّيخ محمد بن عبد الوهاب لباب (الشفاعة) ضمن أبواب «كتاب التوحيد»، فيقول:

(ما كان المشركون في قديم الزمان وحديثه، إنما وقعوا في الشرك لتعلقهم بأذىال شفاعة. كما قال تعالى: ﴿وَيُبَعِّدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شَفَاعَوْنَاهُ عِنْدَ اللَّهِ﴾<sup>(٢)</sup>، وكذلك قطع الله أطامع المشركين منها، وأخبر أنه شرك، وزرّه نفسه عنه، ونفي أن يكون للخلق من دونه ولّي أو شفيع، كما قال تعالى: ﴿الَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سَتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ ولّيٍّ وَلَا شَفِيعٍ أَفَلَا تَتَذَكَّرُونَ﴾<sup>(٣)</sup> أراد المصنف - الشّيخ الإمام - في هذا الباب، إقامة الحجج على أن ذلك هو عين الشرك، وأن الشفاعة التي يظنها من دعا غير الله ليشفع له، كما يشفع الوزير عند المالك منتفية ندياً وأخرى، وأنها لله، هو الذي يأذن للشافع ابتداء، لا يشفع ابتداء كما يظنه أعداء الله<sup>(٤)</sup>.

ويرد الشّيخ سليمان على دعوى الخصوم بأن طلب الشفاعة من الموتى ليست عبادة لهم، لأنّه دعاهم للشفاعة فقط، فيقول رحمه الله:

(إِنَّمَا قَلْتُ: إِنَّمَا حَكْمُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى بِالشَّرْكِ عَلَى مَنْ عَدَ الشَّفَعَاءَ، أَمَا مَنْ دَعَاهُمْ لِلشَّفَاعَةِ فَقَطُّ، فَهُوَ لَمْ يَعْبُدْهُمْ، فَلَا يَكُونُ ذَلِكَ شَرْكًا).

فيل: مجرد اتخاذ الشفاعة ملزوم للشرك، والشرك لازم له، كما أن الشرك ملزوم لتنقص الرب سبحانه وتعالى، والتنقص لازم له ضرورة، شاء المشرك أم أبي. وعلى هذا فالسؤال باطل من أصله لا وجود له في الخارج، وإنما هو شيء قدره المشركين في أذهانهم، فإن الدعاء عبادة، بل هو مخ العبادة، فإذا دعاهم للشفاعة، فقد عبدهم، وأشرك في عبادة الله شاء أم أبي<sup>(٥)</sup>.

ويكشف الشّيخ سليمان بن عبد الله عما يتضمنه اتخاذ الشفاعة من دون الله من التنقص لعظمة الإلهية، والهضم لحق الربوبية، وسوء الظن برب العالمين، فيقول:

(١) «التوضيح عن توحيد الخلق»، ص ٧٧.

وانظر: تفصيلاً عن شرطى الشفاعة في الكتاب نفسه ص ٢٣٦، ٣٢٤.

(٢) سورة يومن: آية ١٨.

(٣) سورة السجدة: آية ٤.

(٤) «تيسير العزيز الحميد»، ص ٢٧٣، ٢٧٤.

(٥) المرجع السابق، ص ٢٧٦.

(إن المتخذ للشفعاء والأنداد، إما أن يظن أن الله سبحانه يحتاج إلى من يدبر أمر العالم معه من وزير أو ظهير، وهذا أعظم التنقض لمن هو غني عن كل ما سواه بذاته، وكل ما سواه فقير إليه بذاته، وإما أن يظن أن الله سبحانه إنما تتم قدرته بقدرة الشفيع، وإما أن يظن أنه لا يعلم حتى يعلمه الشفيع، أو لا يرحم حتى يجعله الشفيع يرحم، أو لا يجيب دعاء عباده حتى يسألوا الشفيع أن يرفع حاجتهم إليه كما هو حال ملوك الدنيا ... وهذا أصل شرك الخلق، وكله تنقص للربوبية وهضم لحقها، ولهذه الأمور وغيرها أخبر سبحانه وتعالى أن ذلك شرك، وزرّه نفسه عنه فقال: ﴿وَيُعَذِّبُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَصْرِهِمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شَفَاعَوْنَآءِ عِنْدَ اللَّهِ ۚ قُلْ أَتَيْتُهُمْ بِۚ إِلَهٍ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ ۖ سَبَّحَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَشْرِكُونَ﴾<sup>(١)</sup>).

ويجمل الشيخ سليمان بن عبد الله حقيقة أمر الشفاعة فيقول:

(وحقيقة أمر الشفاعة، أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص، فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه، وينال المقام المحمود، فهذا هو حقيقة الشفاعة، لا كما يظن المشركون والجهال أن الشفاعة هي كون الشفيع يشفع ابتداءً فيمن شاء، فيدخله الجنة، وينجيه من النار. ولهذا يسألونها من الأموات وغيرهم إذا زاروهم ..)<sup>(٢)</sup>.

ويتحدث الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن امتناع طلب الشفاعة من النبي ﷺ بعد وفاته، فيسوق الأدلة النقلية التي تثبت هذا المنع ثم أورد دليلاً عقلياً في منع ذلك فقال: (وما دليله من العقل، فالعقل الصريح يقضي، ويحكم بما يوافق النقل بأن النجاة والسعادة والصلاح وأسباب ذلك كله لا تحصل إلا بالتجهيز إلى الله تعالى وحده، وإخلاص الدعاء، والالتجاء له؛ لأن الخير كله بيده، وأما المخلوق فليس في يده من هذا شيء كما قال تعالى: ﴿مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قُطْمَرٍ﴾<sup>(٤)</sup> فتسوية المخلوق بالخالق خلاف العقل كما قال تعالى: ﴿أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمْنَ لَا يَخْلُقُ أَفْلَأْ تَنْكِرُونَ﴾<sup>(٥)</sup> فالذي له الخلق، والأمر، والنعم كلها منه، وكل مخلوق فقير إليه لا يستغني عنه طرفة عين، هو الذي يستحق أن يدعى ويرجى ويرغب إليه ويرهب منه ..<sup>(٦)</sup>).

(١) سورة يونس: آية ١٨.

(٢) «تيسير العزيز الحميد»، ص ٢٧٥، ٢٧٦ باختصار.

(٣) المرجع السابق، ص ٢٩٥، بتصريف يسر.

(٤) سورة فاطر: آية ١٣.

(٥) سورة النحل: آية ١٧.

(٦) «القول الفصل النفيسي»، ص ٢٥٣.

ويرد الشيخ عبد الرحمن بن حسن على من كتب وادعى فرية الإجماع على طلب الشفاعة من النبي ﷺ بعد موته، فيقول:

(الله أكبر ما أعظمها من فرية على الله، وعلى كتابه وعلى رسوله ﷺ، وعلى السلف، وأئمة الدين. فانظر إلى هذه الجرأة العظيمة، جعل ما أجمع عليه الرسل، والكتاب، والسلف، والمسلمون من تحريم دعاء غير الله، وتشديد النهي عنه، وعن اتخاذ الشفاعة، جعل ذلك المحرم أشد التحريم مجملًا على جوازه ..<sup>(١)</sup>).

ويوضح الشيخ عبد الرحمن بن حسن شناعة اتخاذ الشفاعة من دون الله، وما يتضمنه من الطامات .. فكان مما قاله:

(ولا ريب أن اتخاذ الشفاعة والتوجه إليهم بالقلب واللسان ينافي إسلام القلب والوجه لله وحده، وقد قال تعالى: ﴿وَأَنذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخافُونَ أَنْ يَحْشُرُوا إِلَيْ رَبِّهِمْ لَيْسَ لَهُمْ مِنْ دُونِهِ وَلِي وَلَا شَفِيعٌ ..﴾<sup>(٢)</sup>. أخبر تعالى أن النذارة بالقرآن لا ينتفع بها إلا من تخلى عن الشفاعة في دار العمل، وعلق رغبته، ورهبته وسؤاله وطلبه من له الملك كله، وله الحمد كله، وبيده الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله ..<sup>(٣)</sup>).

ويقول أيضًا: (ولا ريب أن الاستشفاع بالموتى يتضمن أنواعاً من العبادة: سؤال غير الله، وإنزال الحاجات به من دون الله، ورجائه، والرغبة إليه، والإقبال عليه بالقلب والوجه والجوارح واللسان .. وهذا هو الشرك الذي لا يغفره الله)<sup>(٤)</sup>.

ويظهر الشيخ عبد الرحمن بن حسن المراد بالاستشفاع بالمصطفى في حياته فيقول:

(وأما الاستشفاع بالرسول ﷺ في حياته فالمراد به استجلاب دعائه، وليس خاصاً به ﷺ بل كل حي صالح يرجى أن يستجاب له، فلا بأس أن يطلب منه، وأن يدعو للسائل بالمطالب الخاصة وال العامة ..<sup>(٥)</sup>).

ويفرق الشيخ أبو بطين بين أن تطلب من الشافع أن يشفع، وبين أن تطلب يقضى حاجتك، كما فرق القرآن بينهما ... يقول أبو بطين:

(١) المرجع السابق، ص ٨٢.

(٢) سورة الأنعام: آية ٥١.

(٣) «القول الفصل النفيسي»، ص ٨٦.

(٤) المرجع السابق، ص ٩٠.

انظر: ما كتبه الشيخ عبد الرحمن بن حسن أن اتخاذ الشفاعة شرك في «مجموعة الرسائل والمسائل» ١/٤٢.

(٥) «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد» ص ٤٥٠.

(وقد فرق القرآن بينهما في قول صاحب يس ﷺ أخذ من دونه آلهة إن يردن الرحمن بصر لا تغنى عن شفاعتهم شيئاً ولا ينفونه<sup>(١)</sup> فالإنقاذ هو بالنصرة والمظاهرة، والشفاعة بالجاه والمكانة<sup>(٢)</sup>.

ويتبَّعُ الشيخ أبو بطين على ما يقع للبس فيه، من إطلاق القول بأن الله ملَّك المؤمنين الشفاعة، فيقول رحمة الله:

(إطلاق القول بأن الله ملَّك المؤمنين الشفاعة، خطأ، بل الشفاعة كلها لله وحده ﷺ قل الله الشفاعة جميئاً<sup>(٣)</sup>، وأثبت سبحانه الشفاعة بإذنه، وأخبر النبي ﷺ أن الأنبياء يشفعون، والصالحين يشفعون، وعلى هذا فمن أذن الله له في الشفاعة، يصح أن يقال أنه ملك ما أذن له فقط، لا ما لم يؤذن له فيه، فهو تملك مطلق على الإذن والرضا لا تملك مطلق كما يزعمه هذا الصال<sup>(٤)</sup>، وسيد الشفاء صلوات الله وسلمه عليه لا يشفع حتى يقال له ارفع رأسك، وقل يسمع وانشفع تشفع ..<sup>(٥)</sup>).

ويؤكد الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن على هذا التنبية، ويزيده بياناً ووضوحاً بقوله:

(وليس قولهم: أنه أعطى الشفاعة بمعنى ملكها وحازها كسائر العطايا والأملاك التي يعطها البشر، وأيضاً فإن الله يعطي رسليه وأولياءه ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، أفيقال أن الله أعطاهم ذلك، وملكتهم إياه، فيطلب منهم ويرغب إليهم فيه؟ فإن كان ذلك مشرقاً وسائغاً، فالشفاعة قيدت بقيود لم تقيدها هذه العطايا والمواهب السنوية، وقد قال تعالى: ﷺ قل الله الشفاعة جميئاً له ملك السموات والأرض<sup>(٦)</sup>، وقد قال تعالى: ﷺ ولا يشفعون إلا لمن ارتضى<sup>(٧)</sup>، وقال تعالى: ﷺ من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه<sup>(٨)</sup>).<sup>(٩)</sup>

(١) سورة يس: آية ٢٣.

(٢) «تأسيس التقى»، ص ٢٤.

(٣) سورة الزمر: آية ٤٤.

(٤) يقصد داود بن جرجيس.

(٥) «تأسيس التقى»، ص ٨٢.

(٦) سورة الزمر: آية ٤٤.

(٧) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٨) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

(٩) «صباح الظلام»، ص ٢٥٥.

وانظر: ما كتبه الشيخ عبد اللطيف حول منع طلب الشفاعة من محمد ﷺ بعد موته في ( الدرر السنوية ، ٣٠ / ٩ ) .

وانظر: ما كتبه أيضاً حول أن الشفاعة لله لا تطلب إلا منه في كتاب ( منهاج التأسيس ) ص ٣١٢ .

ويقرر الشيخ عبد اللطيف مشابهة من طلب الشفاعة من الأولياء الموتى، بحال النصارى فيقول:

(لو قال يا ولی الله اشفع لي، فإن نفس السؤال محرم، وطلب الشفاعة منهم يشبه قول النصارى، يا والدة الإله أشععي لنا إلى الإله. وقد أجمع المسلمون أن هذا شرك، وإذا سألهم معتقداً تأثيرهم من دونه فهو أكبر وأطم)<sup>(١)</sup>.

ويتحدث الحازمي عن الشفاعة، فيؤكد على شرط الإن للشافع أن يشفع فيقول:

(أما الشفاعة فإن الله تعالى يقول: «من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه»<sup>(٢)</sup> ورسول الله ﷺ لا يشفع يوم القيمة، حتى يأذن الله به بالشفاعة، ثم إن هؤلاء الذين اعتقادهم الخلق، ونصبوا على قبورهم الأعواد المنقوشة، ووضعوا في محلاتهم الفرش النفيسة، ونحرروا عند قبورهم، لا يدرى هل لهم شفاعة أم لا؟ قال الله تعالى: «أم اخذوا من دون الله شفاعة قل ألو كانوا لا يملكون شيئاً ولا يعقلون»<sup>(٣)</sup>، وقال تعالى في الملائكة الكرام: «ولا يشفعون إلا لمن ارتضى لهم من خشيته مشفقون»<sup>(٤)</sup>، ولما قال ﷺ لجبريل عليه السلام: «ما يمنعك أن تزورنا أكثر مما نزورنا فنزلت: «وما نتنزل إلا بأمر رب .. الآية»<sup>(٥)</sup> أخرجه البخاري، فإذا كان نزول جبريل عليه السلام لزيارة خير الأنام لا يكون إلا بأمر ذي الجلال والإكرام، فكيف يطلب منه شيء وبالأولى من ليس بأمين وهي رب العالمين)<sup>(٦)</sup>.

ويذكر الشيخ صالح الشثري ما وقع فيه المبتدعة من قلب الحقائق فكان مما ذكره: (إذا كنا على جنازة ميت، ندعوه لا ندعوا به، ونشفع له لا نستشفع به، وبعد الدفن أولى وأحرى، فبدل أهل الشرك والبدع قولًا غير الذي قيل لهم، بدلوا الدعاء له بدعاء نفسه، والشفاعة له بالاستشفاع به ..)<sup>(٧)</sup>.

ومما ذكره السهسواني - أثناء رده على دحلان - قوله:  
(وجملة القول أن طلب الشفاعة منه ﷺ في حياته ثابت بلا شك، وكذلك طلب الشفاعة منه ﷺ يوم القيمة، وهذا لا ينكره أحد)<sup>(٨)</sup>.

(١) «البراهين الإسلامية»، ق ٤٩.

(٢) سورة البقرة: آية ٢٥٥.

(٣) سورة الزمر: آية ٤٣.

(٤) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٥) «إيقاظ الوضنان»، ق ١٩.

(٦) «تأييد الملك العنان»، ق ١٥.

(٧) «صوانة الإنسان»، ص ٣٦٣.

ويقول رحمة الله: (ثبوت الشفاعة، وحصول الإن يوم القيمة مسلم لا ينكره أحد من أهل السنة والجماعة، وأما حصول الإن الآن بالشفاعة التي تكون يوم القيمة فثبوته غير مسلم<sup>(١)</sup>).

ويشير الشيخ أحمد بن عيسى إلى أن صرف طلب الشفاعة إلى غير الله من العوتى ونحوهم شرك عظيم .. يقول رحمة الله:

(قد أخبر تعالى أن الشفاعة جميعها له، فمن طلبها من غير الله، فقد طلبها من لا يملكتها، ولا يسمع ولا يستجيب، وفي غير الوقت الذي تقع فيه، ولا قدرة له عليها إلا برضاء من هي له، وإن ذه فيها وقوله، فطلبها من هي له في دار العمل عبادة من جملة العبادات، وصرف ذلك الطلب لغيره شرك عظيم، ومن تدبر آيات الشفاعة حق التدبر، علم علماً يقينياً أنها لا تقع إلا لمن أخلص أعماله كلها لله، واتبع ما جاء به الرسول عليه عليه من توحيد وشرائع دينه، فليس لله من عمل عبده إلا الإخلاص)<sup>(٢)</sup>.

وبوضوح الشيخ ابن سحمان رحمة الله الحكم في الاستشفاف بالنبي عليه فيقول أثناء رده على الزهاوي:

(قوله ثم إن الوهابية عدوا الاستشفاف إلى الله تعالى بالنبي عليه بعد موته كفرأ مع أن الإجماع منعقد على جوازه. فأقول إن كان أراد بالاستشفاف بالنبي عليه كأن يقول القائل: اللهم إني أسألك بجاه محمد، أو بحقه، أو حرمه، فهذا القول بدعة محدثة محرمة ولا يكفر الوهابية أحداً بهذا، وإن أراد بالاستشفاف بالنبي بأن يدعوه ويستغفث به كأن يقول رسول الله أعني، وادركتني، وأنا في حسبك، أو يسأله، أو يطلب منه ما لا يقدر عليه إلا الله، ويتوكل عليه، ويلجأ إليه في جميع مهماته .. فإن كان أراد هذا فقد ذكر في «الإتقان» من كتب الحنابلة أن من جعل بينه وبين الله وسائط يدعوه ويتوكل عليهم كفر إجماعاً ..

وأما دعوى انعقاد الإجماع على جوازه فدعوى مجردة، اللهم إلا إجماع عباد القبور، وأولئك ليسوا من أهل الإسلام، فضلاً عن أن يجمعوا على الأحكام<sup>(٣)</sup>.

ومما اتفق عليه علماء مكة وعلماء نجد في «البيان المفيد» ما نصه:

((ونعتقد) أن الشفاعة ملك لله وحده ولا تكون إلا لمن أدن الله له (ولا يشفعون

(١) المرجع السابق، ص ٣٧٢.

(٢) «الرد على شبّهات المستعينين بغير الله»، ص ٤٥.

(٣) «الضيّاق الشارق»، ص ١٥٦.

إلا لمن ارتضى<sup>(١)</sup> ولا يرضي الله إلا عن من اتبع رسle، فنطلبها من الله مالكها، فنقول: اللهم شفع فينا نبيك مثلاً، ولا نقول: يا رسول الله اشفع لنا، فذلك لم يرد به كتاب، ولا سنة، ولا عمل سلف، ولا صدر من يوثق به من المسلمين، فنبرأ إلى الله أن نت忤ذ واسطة تقربنا إلى الله، أو تشفع لنا عنده، فنكرون من قال الله فيهم وقد أقروا بربوبيته، وأشركوا بعبادته **﴿وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هُؤُلَاءِ شَفَاعَنَا عَنْ اللَّهِ﴾**<sup>(٢)</sup>.

وقد ساق القصيمي الدلائل على بطلان الاستشفاع بالموتى، نختار منها قوله:

(المستشفعون بالموتى لابد أن يعتقدوا أنهم قد أعطوا من كمال السمع، والإحاطة بالغيب ما لم يكن لهم، وما لم يكن إلا الله وحده، ولابد أن يعتقدوا فيهم أيضاً أنهم يعلمون الغيوب، ويحيطون علمًا بالقريب والبعيد .. ولهذا يدعو النبي والولي في الوقت الواحد منهم الداعون الكثيرون المختلفون لغات، ولهجات، وحاجات، ثم لا يشكرون أن ذلك النبي، أو الولي يسمع دعاءهم، واستشفاعهم. فإذا كان الاستشفاع بالموتى يلزم نحلهم هذه الصفات التي لا يمكن أن تعود رب العالمين، أو نحل بعضها فلا ريب في بطلان هذا الاستشفاع، وفساد عقائد القائلين به)<sup>(٤)</sup>.

ثم يقول القصيمي:

كما أن الله قد ذكر في كتابه إنكار شفاعات المشركين، ونعي عليهم أنواع استشفاعاتهم، فنفي شفاعاتهم جملة، ونعي عليهم استشفاعهم أيضاً جملة، وأخبر أن من جملة ضلال القوم، وفساد عقائدهم، ومن جملة شركهم بالله، واستحقاقهم النعمة والمقت، اتخاذهم الشفاعة إليه، وطلبهم الشفاعة من معبوديهم ..<sup>(٥)</sup>

ويقول القصيمي أيضاً: (ولا يمكن أيضاً أن يقال: أن هذا الاستشفاع المنكر على المشركين هو الاستشفاع المقوون باعتقاد صاحبه بأن ذلك المستشفع به المرجو للشفاعة قديم مع الله مساو له في القدرة والسلطان، وذلك لأن المشركين كانوا مقرئين بأن الله وحده هو خالق الخلق وخالق العالم وخالق أصنامهم وشفعائهم وما يعبدون ويدعون من دون الله).

(١) سورة الأنبياء: آية ٢٨.

(٢) سورة يونس: آية ١٨.

(٣) «البيان المفيد»، ص ٧.

(٤) «الصراع بين الإسلام والوثنية»، ٢١٢/٢ باختصار.

(٥) المصدر السابق، ٢٧٩/٢.

ولا يمكن أيضاً أن يحمل هذا الاستشفاع الذي يعتقد صاحبه أن من استشفع به يشفع بدون إذن الله، وبدون رضاه، بل يشفع قهراً وقسرأً لأن المشركين كانوا مقررين بخضوع أصنامهم وخضوع كل شيء لله لا ينزعون في هذا ولا يمحالون، ولهذا يتخذون أصنامهم شفعاء لديه تعالى، ويقولون أنها تقربهم إلى الله زلفي، ويقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله، ولا ريب أنه لابد أن يكون الشافع والمشفوع له خاضعين دانين لسلطانه وقهره؛ لأنهم لو كانوا يعتقدون أن الأصنام مستقلة عن الله، قادره على منح الخير، والفلاح، والسعادة من دون الله، وبدون إرادة ورضاه، لما احتاجوا إلى جعلهم شفعاء لديه سبحانه<sup>(١)</sup>.

فإذا كان الأمر كذلك، فإن هؤلاء المستشفعين بالموتى قد شابهوا المشركين الأولين في اتخاذهم الأصنام شفعاء، ووسائل تقربهم إلى الله زلفي.

ثم يتحدث عما يجره الاستشفاع بالموتى من المحرمات، فكان مما قاله:

(إن تجواز الاستشفاع بالموتى يلزمه أنواع كثيرة من أنواع المحرمات المحظورة في الدين، وفي العقول، فإن الميت إذا استشفع به، وقصد للشفاعة، فلابد أن يعكر على قبره، وأن يطاف به، وأن يستلم، ويقصد، ويحج من كل مكان ... وما يدل على هذا التلازم الواقع والعادة ..)<sup>(٢)</sup>.

ويرد القصيمي على دعوى العاملى بأن الله أعطى الصالحين الشفاعة، فلا مانع من سؤالهم ما أعطوا، فكان من ردوده أنه قال:

(قد أعطى الله الملائكة الشفاعة على ما ذكر في الآية، ولا يجوز طلبها منهم، ولا الاستشفاع بهم بالضرورة، بل لقد أعطى الجماد الشفاعة كما قال: أنه أعطاها الحجر الأسود، وأخبر أنه يشفع ويشفع يوم القيمة. وهل يجرأ المخالف الرافضي أن يدعى أنه يجوز طلب الشفاعة من الجماد ومن الحجر الأسود، وأنه يجوز الاستشفاع به؟ بل لقد جاء وصح أن القرآن يشفع، وأن الأطفال يشفعون لأبائهم وأقاربهم. فهل يزعم الرافضي أن الاستشفاع بالقرآن، والقرآن عندهم مخلوق، وبالأطفال جائز مطلوب ودين يتقرب إلى الله به؟)<sup>(٣)</sup>.

ثم أورد جواباً آخر على دعوى العاملى السابقة، يقول القصيمي:

(١) المصدر السابق، ٢٨٦/٢.

(٢) المصدر السابق، ٢٨٨/٢، باختصار.

(٣) المصدر السابق، ٣٠١/٢، ٣٠٠.

(ث) من ذا الذي قال بأن كل من أعطى شيئاً جاز طلبه منه؟ وأي دليل على هذا القول إذا قيل؟ وهل يجوز للناس جميعاً أن يسألوا الأغنياء الأموال والأشياء التي أعطاها الله إياها؟ وهل يجوز لكل مسلم أن يسأل كل مخلوق ما أعطاه الله وما ملكه إياه من أنواع الأموال والأعطيات بحجة أن الله أعطاه ذلك، وبحجة أن لا مانع من سؤال الخلق ما أعطوا، لأن طلب الحق لا يكون باطلأ<sup>(١)</sup>.

ونختم هذا الفصل بسؤال وجه إلى سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، ونص هذا السؤال:

هل الوهابية ينكرون شفاعة الرسول عليه الصلاة والسلام؟  
فأجاب سماحته بما يلي:

(لا يخفى على كل عاقل درس سيرة الإمام الشیخ محمد بن عبد الوهاب وأتباعه أنهم براء من هذا القول؛ لأن الإمام - رحمه الله - قد أثبتت في مؤلفاته، لاسيما في كتابيه «التوحيد»، و«كشف الشبهات» شفاعة الرسول ﷺ لأمته يوم القيمة، ومن هنا يعلم أن الشیخ رحمه الله وأتباعه لا ينكرون شفاعته عليه الصلاة والسلام، وشفاعة غيره من الأنبياء والملائكة والمؤمنين، بل يثبتونها كما ثبّتها الله، ورسوله، ودرج على ذلك سلفنا الصالح عملاً بالأدلة من الكتاب والسنة، وبهذا يتضح أن ما نقل عن الشیوخ وأتباعه من إنكار شفاعة النبي ﷺ من أبطل الباطل، ومن الصد عن سبيل الله، والكذب على الدعاة إليه، وإنما أنكر الشیوخ - رحمه الله - وأتباعه طلبه من الأموات ونحوهم ..<sup>(٢)</sup>.

يظهر من خلال هذه النقول المتعددة ما كان عليه أئمة هذه الدعوة السلفية من الفهم العميق، والمعتقد الصحيح لمسألة الشفاعة، وطلبها، وشروطها، وما يتعلق بها ..، ومن ثم استطاعوا أن يردوا شبّهات الخصوم ودعاويم بأقوى الأدلة وأوجزها.

(١) المصدر السابق، ٣٠١/٢  
وانظر: ما كتبه القصيمي في بيان الدلائل على بطلان الاستشفاع بالموتى، والرد على حجج المخالفين ٣٣٠ - ٢٠٩/٢

(٢) مجلة البحوث العلمية، العدد التاسع، ص ٣٢٣

## الباب الثالث

### فيما اعترض عليه من قضايا الدعوة مع المناقشة

نورد في هذا الباب ما سطّره الخصوم من كتابات تتضمن وصف هذه الدعوة السلفية وأنصارها بما هو حق وصدق، ولكنهم ساقوا هذه الجوانب الصادقة من قضايا الدعوة السلفية في مقام الاعتراض والاستكثار، وليس من أجل الإقرار بها والإنتصاف، ولذا فإن هذه الاعتراضات على هذه الدعوة السلفية لا تخلو من كذب وتحامل كما سيظهر جلّياً في فصول هذا الباب.

وسيكون مسلكنا في هذا الباب هو إيراد اعتراض الخصوم بما فيه من حق وصدق، وما زادوا عليه من إفك وكذب، ثم مناقشة هذا الاعتراض، وسيتضح بالأدلة والبراهين ما كان عليه آئمة الدعوة السلفية من موافقة الحق والصواب في تلك المسائل، كما تكشف حال أولئك الخصوم وما كانوا فيه من ضلال وزيف وإنحراف، أثناء إيرادهم تلك الاعتراضات.

## الفصل الأول

### هدم الأبنية على القبور

#### والنهي عن شد الرحال لزيارتها

اعترض خصوم الدعوة السلفية على الشيخ محمد بنعبد الوهاب وأتباعه - من بعده - بأنهم يهدمون الأبنية على القبور، كما يهدمون القباب التي على الأضرحة والمشاهد، ويعنون تجصيص القبور وكسوتها وتزيينها، ويرون النهي عن شد الرحال لزيارة القبور ... ونحو تلك الأمور.

وبالفعل فقد كان الشيخ رحمة الله وأتباعه من بعده يعتقدون تلك الأمور قولاً وعملاً، ولكن هؤلاء الخصوم ساقوا تلك الأمور من هدم القباب ومنع كسوة القبور وتزيينها والنهي عن شد الرحال لزيارة المشاهد وغيرها، ساقوها في مقام الاعتراض، وأوردوها بقصد التحامل والتشنيع على هذه الدعوة السلفية، ولذا فإنها لا تخلو - غالباً - من الكذب والافتراء.

ومن أوائل المعارضين - في هذا الفصل - سليمان بن سحيم، حين ذكر ذلك في رسالته التي بعثها إلى الأمصار فقال:

(فمن بدّعه وضلّلاته أنه عمد إلى شهداء أصحاب رسول الله ﷺ الكائنين في الجليلة، زيد بن الخطاب والصحابة، وهدم قبورها وبعثرها؛ لأجل أنهم في حجارة، ولا يقدرون أن يحفروا لهم، فطورووا على أضرحتهم قدر ذراع ليمنعوا الراية والسّيّاع، والدافن لهم خالد وأصحاب رسول الله ﷺ، وعمد أيضاً إلى مسجد في ذلك وهدمه ...<sup>(١)</sup>).

ويستعظم المحجوب هدم القباب، فيقول - مخاطباً الإمام عبد العزيز الأول -:  
(وأما ما جنحت إليه من هدم ما يبني على مشاهد الأولياء من القباب من غير

(١) نقلأً عن: ابن غمام، «روضة الأفكار»، ١١٢/١.

تفرقة بين العامر، والخراب، فهي الاداهية الدهباء، والعظيمة العظمى<sup>(١)</sup>.

وجعل علوى الحداد في كتابه «مصابح الأنام» فصلاً في صحة بناء القباب على الأولياء والعلماء، فضلاً عن الأنبياء، ثم عقد فصلاً في القبة ونديها، وأنها قربة، حيث طعن الحداد في الوهابيين حين هدموا القباب وأزوالوها<sup>(٢)</sup>.

ووصف الحداد الوهابيين بأنهم (يهدمون القبب المبنية عليهم - أي على القبور) -<sup>(٣)</sup>.

ويستدل إسماعيل التميمي على جواز اتخاذ القبور مساجد، بما جاء في قصة أصحاب الكهف في قوله تعالى: «فَالَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لَنْ تَخْذُنَنَّ عَلَيْهِمْ مسجداً»<sup>(٤)</sup> يقول إسماعيل:

«.. فإن الله تعالى لما حكى بناء المسجد هاهنا، ولم يسره مساق الذم، ولا تعقبه بإبطال، دلَّ على أن اتخاذ المسجد على الميت لا بأس به»<sup>(٥)</sup>.

وأورد هذا التميمي مبحثاً في البناء على القبور، جوَّز فيه البناء على القبور، مستدلاً على ذلك ببعض النقول لبعض المنتسبين للعلم، ومؤولاً النصوص الشرعية حسب تجويفه ..<sup>(٦)</sup>.

ويورد الرافضي «الكهنوبي»، معتقد الشيخ الإمام في زيارة قبر المصطفى ﷺ: فيقول:

«وأنه يحرم شد الرحال إلى زيارة قبره .. ومستنده إلى حديث رواه قال رسول الله ﷺ: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد»<sup>(٧)</sup> والاستدلال به على مرادهم غلط ظاهر، فإن مفهوم الحديث كما يظهر على من له أدنى إلمام بالعربية هو أنه لا تشد الرحال من المساجد إلا إلى ثلاثة مساجد، فإن المستثنى منه يجب أن يكون من جنس المستثنى ... وأين من ذلك النهي عن شد الرحال لزيارة قبر النبي ﷺ. ولم يزل المسلمون وعلمائهم يتعاهدون زيارة قبر النبي ﷺ، وما أنكر فقط منكر. فقد ثبت

(١) رسالة في الرد على الوهابية، ص. ٧.

(٢) انظر: «مصابح الأنام»، ص ٤٢ - ٤٤.

(٣) «مصابح الأنام»، ص ٢٩.

(٤) سورة الكهف: آية ٢١.

(٥) «المنج الإلهية»، ق. ٥٨.

(٦) انظر: المصدر السابق، ق ٥٦ - ٦٠.

(٧) رواه البخاري ومسلم.

إجماع المسلمين<sup>(١)</sup>.

ثم يذكر مذهب الشيخ الإمام في حكم البناء على القبور، فيقول:  
(اعلم رحمك الله أن مذهبه في القبور أنه يحرم عمارتها. والبناء حولها، وتعاهدها، والدعاء والصلة عندها، بل يجب هدمها وطمس آثارها ..<sup>(٢)</sup>).

ويدعى الكنهوري (أن هذه المشاهد تقلع أصول الشرك والعدوان وتحتاج جرائم الكفر والطغيان ...)<sup>(٣)</sup>.

ويورد الكنهوري الأدلة على جواز عمارة القبور، فيقول:

(وثبت ذلك في الكتاب في قوله تعالى: ﴿قَالَ الَّذِينَ غَلَبُوا عَلَىٰ أَمْرِهِمْ لِتَتَخَذُنَ عَلَيْهِمْ مسجداً﴾<sup>(٤)</sup> حيث قال المسلمون لما مات أهل الكهف نحن نبني نبني عليهم مسجداً يصلى فيه، فحكي سبحانه مقالة المسلمين من غير رد عليهم ولا إنكار. والعجب من شارح كتاب «التجريد» لابن عبد الوهاب حيث قال بعد ذكر هذه الآية: هذا دليل على أن الذين غلبوهم الكفار إذ لو كانوا مؤمنين ما أرادوا أن يتخذوا على قبور الصالحين مسجداً؛ لأن النبي ﷺ لعن فاعل ذلك)<sup>(٥)</sup>.

وينظر إجماع قومه من الإمامية الرافضة في ذلك، فيقول:

(وأما الإجماع عند أصحابنا الإمامية فهو أيضاً متحقق في هذا المقام فإن علمائنا رضي الله عنهم من صدر الإسلام إلى هذا العصر لم يزالوا مطبقين على استحسان مشاهد الأئمة وتعظيمها، وتعاهدها، وتجديدها، على ذلك مضت القرون، ونسلت الأزمانة من غير خلاف أحد)<sup>(٦)</sup>.

ويحمل الكنهوري حديث أبي الهياج<sup>(٧)</sup> (بأنه وارد في قبور الكفار التي لا فائدة في بقائها، ولا حرمة لها عند الله تعالى)<sup>(٨)</sup>.

(وأن المراد بالقبر المشرف هو المرتفع مثل قبور النصارى المرتفعة من

(١) «كشف النقاب»، ص ٢١.

(٢) المرجع السابق، ص ٨٢.

(٣) المرجع السابق، ص ٨٢، ٨٣.

(٤) سورة الكهف: آية ٢١.

(٥) «كشف النقاب»، ص ٩٠.

(٦) المرجع السابق، ص ١٠٤.

(٧) سيأتي إيراد نص هذا الحديث.

(٨) المرجع السابق، ص ١٠٥.

الأرض، وأما إذا كان نفس القبر مسطحاً، ولكن بني حوله قبة عالية، فلا يصدق عليه أنه القبر المشرف<sup>(١)</sup>.

ويدعى الكنهوري أن (تقبيل القبر بعد الموت كتقبيل اليد في الحياة لوجود الملك، وهو التعظيم فيهما على السواء)<sup>(٢)</sup>.

ويذكر الكنهوري أن الوهابيين سنة ١٢٢٣ هـ (هدموا القباب، فهدموا قبة سيدتنا خديجة رضي الله عنها ... وهدموا قبة مولد النبي ﷺ، ومولد أبي بكر ...<sup>(٣)</sup>).

يعقد جعفر النجفي باباً في بناء قبور الأنبياء والأولياء، ويجعل ذلك أمراً مشروعاً، بحجة أن في بنائهما سبباً لزيارة القبور وإدراك فضل الزيارة، وأنه علامة للزار<sup>(٤)</sup>.

ويثبت دحلان مشروعية شد الرحال لزيارة قبر النبي ﷺ، فيقول:

(وإذا كانت كل زيارة - أي للقبر - قربة، كان كل سفر إليها قربة، وقد صرخ روجه ﷺ لزيارة قبور أصحابه بالبقع وأحد، فإذا ثبت مشروعية الانتقال لزيارة قبر غيره ﷺ، فقبره الشريف أولى وأحرى، والقاعدة المتفق عليها أن وسيلة القربة المتوفقة عليها قربة أي من حيث إيصالها إليها)<sup>(٥)</sup>.

ويرد دحلان على من قال: أن منع شد الرحال من باب المحافظة على التوحيد فيقول: (إن هذا تخيل باطل؛ لأن المؤدي إلى الشرك إنما هو اتخاذ القبور مساجد، أو العكوف عليها، وتصوير الصور فيها ...<sup>(٦)</sup>).

ويجيب دحلان عن حديث «لا تشد الرحال ...» بقوله:

وأما قوله «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والمسجد الأقصى»<sup>(٧)</sup> فمعناه أن لا تشد الرحال إلى مسجد لأجل تعظيمه والصلة

(١) المرجع السابق، ص ١٠٧.

(٢) المرجع السابق، ص ١١٨.

(٣) المرجع السابق، ص ١٢٩.

ومما يجدر ذكره أن هذا الرافضي ألف كتاباً سماه «البيت المعمور في عمارة القبور»، ويقول - كما جاء في كتابه «كشف النقاب» ص ٨٩ - (أن هذا الكتاب قد طبع في الهند، ونهافت عليه الناس كالفراش المبثوث).

(٤) انظر: «منهج الرشاد» ص ٧١.

(٥) «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ص ٥.

(٦) المرجع السابق، نفس الصفحة.

(٧) رواه البخاري ومسلم.

فيه إلا إلى المساجد الثلاثة، فإنها تشد الرحال إليها لتعظيمها والصلة فيها، وهذا التقدير لابد منه، ولو لم يكن التقدير هكذا، لاقتضى منع شد الرحال للحج، والهجرة من دار الكفر، ولطلب العلم، وتجارة الدنيا وغير ذلك. ولا يقول بذلك أحد<sup>(١)</sup>.

ونظر دحلان الأحاديث في وجوب زيارة القبر النبوي، حيث نقلها عن ابن حجر الهيثمي من كتابه «الجوهر المنظم في زيارة قبر النبي المكرم»، يقول دحلان:

«من حج البيت ولم يزرنى فقد جفاني» رواه ابن عدي بسند يحتاج به.

«من زار قبرى وجبت له شفاعتي» رواه الدارقطنـى.

«من حج فزارنى في مسجدى بعد وفاتي كان كمن زارنى في حياتي».

«من زارنى بعد موتي، فكانما زارنى في حياتي».

ثم قال: فتلك الأحاديث كلها في تأكيد زيارته عليه السلام حيًّا وميتاً، والزيارة شاملة للسفر؛ لأنها تستدعي الانتقال من مكان الزائر إلى مكان المزور، وإذا كانت كل زيارة قربة، كان كل سفر إليها قربة ..<sup>(٢)</sup>.

وخصص السننودي ببابا في الكلام على إثبات مشروعية، التمسح بالقبور، وتبجيلها وكسوتها، وجعل توابيت أو قباب أو عمامات لها، وأعمال المولد للأنبياء، والأولياء. وغيرها ذلك<sup>(٣)</sup>.

وقد تحدث السننودي عن البناء على القبور، فأشار إلى حديث أبي الهياج «أن لا أدع قبراً مشرفاً إلا سويته» فائلاً:

(لم يرد تسويته بالأرض، وإنما أراد تسطيحه جمعاً بين الأخبار .. كما أن ذلك كان في قبور عظام المشركين محاولاً لآثار ما كانت تفعله الجاهلية .. فلا حجة فيه للوهابية، وإلا لكان التسنیم والتسطيح ممنوعين، وقد علمت أنهم ملحوظون)<sup>(٤)</sup>.

ولما أجاب علماء المدينة المنورة على استفتاء قدمه الشيخ عبد الله بن بلهيد رئيس

(١) «الدرر السننية»، ص ٥.

(٢) المرجع السابق، ص ٤، ٥ باختصار.

وقد ذكر دحلان في كتابه «خلاصة الكلام»، ص ٢٧٨ ما حديث سنة ١٢١٨هـ حيث أن (الأمير سعود بن عبد العزيز قد أمر بهدم القباب، فهدموا أولًا ما في المعلى من القباب، وكانت كثيرة، ثم هدموا قبة مولد النبي عليه السلام، ومولد سيدنا أبي بكر الصديق رضي الله عنه، ومولد سيدنا علي رضي الله عنه، وقبة السيدة خديجة رضي الله عنها).

(٣) انظر: «سعادة الدارين» ٥٩/٢.

(٤) «سعادة الدارين» ٧١/٢.

. وانظر: جوابه على حديث «لا تشد الرحال ...» في كتابه «سعادة الدارين» ١٢٠/١.

القضاء في الحجاز، إليهم حول البناء على القبور ...، وكان جوابهم على الاستفتاء في اليوم الخامس والعشرين من شهر رمضان سنة أربع وأربعين وثلاثمائة وألف (٢٥ رمضان ١٣٤٤هـ)، وما جاء في هذا الجواب ما نصه:

(أما البناء على القبور فهو ممنوع إجماعاً لصحة الأحاديث الواردة في منعه ولهذا أفتى كثير من العلماء بوجوب هدمه مستندين على ذلك بحديث على رضي الله عنه أنه قال لأبي الهياج: «ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ أن لا تدع تمثالاً إلا طمسه، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته». رواه مسلم.

وأما اتخاذ القبور مساجد، والصلة فيها فهو ممنوع مطلقاً، وإيقاد السرج عليها أيضاً لحديث ابن عباس لعن رسول الله زائرات القبور والمتخذين عليها المساجد والسرج رواه أهل السنن، وأما ما يفعله الجهال عند الصرائح من التمسح بها، والتقرب لهم بالذبح والتذر ودعاء أهلها مع الله فهو حرام ممنوع شرعاً لا يجوز فعله أصلاً. وأما التوجه إلى حجرة النبي ﷺ عند الدعاء فال الأولى منعه كما هو معروف من معتبرات كتب المذهب؛ ولأن أفضل الجهات جهة القبلة، وأما الطواف بها والتتسح وتقبيلها فهو ممنوع مطلقاً<sup>(١)</sup>.

فلما كتبوا هذا الجواب قام ناس لذلك، وقعدوا، وضجوا وصالوا وقالوا وحرروا بذلك المقالات والكتب، وقد تولى كبر هذا الضجيج والصياح علماء الرافضة، فكان مما كتبوه، ما ذكره العاملي رداً على الوهابية، يقول العاملي معتبراً عليهم: (إن بناء القبور، وتخصيصها، وعقد القباب فوقها، وعمل الصندوق والخلعة لها مما حرم الوهابية. وأوجبوا هدم القبور والقباب التي عليها والبناء الذي حولها، وزعم الوهابيون أن البناء على القبور بدعة حدثت بعد عصر التابعين ..)<sup>(٢)</sup>.

وينكر العاملي بعض أعمال الوهابيين فيقول:

(هدم الوهابية المسجد الذي عند قبر سيد الشهداء حمزة بن عبد المطلب رضي الله عنه بأحد، بعدما هدموا القبة التي على القبر. وأزالوا تلك الآثار الجليلة، ومحوا ذلك المسجد العظيم الواسع فلا يرى الزائر لقبر حمزة اليوم إلا أثر قبر على تل من التراب ..)<sup>(٣)</sup>.

(١) جريدة أم القرى، عدد ٦٩، ١٧ شوال ١٣٤٤هـ.

(٢) «كتشف الارتباط»، ص ٣٥٧.

(٣) المرجع السابق، ص ٤١٤.

ويذكر العاملی أيضًا عنهم:

(ومنع الوهابیة تعظیم القبور، وأصحابها، والتبرک بها من لمس، وتنقبیل لها، ولأعتاب مشاهدھا، وتمسح بها، وطواف حولها، ونحو ذلك)<sup>(۱)</sup>.

ويحکي العاملی عن الوهابیین فيقول:

(ومنعت الوهابیة اتخاذ الخدمة، والسدنة لقبور الأنبياء، والأولیاء والصلحاء، واتخاذھا عیداً)<sup>(۲)</sup>.

(ومنعوا أيضًا تزيین المشاهد بالذهب، والفضة، والمعقات والحلی والکسوة ونحو ذلك)<sup>(۳)</sup>.

ويذكر العاملی حال الوهابیین بالنسبة إلى شد الرحال لزيارة القبر النبوی، فيقول:

(وقد منع الوهابیة من شد الرحال إلى زیارة النبي صلی الله علیه وآلہ وسلم، فضلاً عن غيره، وقد عرفت أن ابن تیمیة في مقام تشنیعه على الإمامیة قال: إنهم يحجون إلى المشاهد كما يحج الحاج إلى البيت العتیق، وما هو حجهم إلا قصدهم زیارتھا فسماء حجاً لزیادة التهویل والتشنیع)<sup>(۴)</sup>.

وقد أورد العاملی ما فعله أتباع هذه الدعوة السلفیة من هدم القباب والأبنیة على القبور في عهد الإمام سعود بن عبد العزیز سنة ۱۲۱۸ھ<sup>(۵)</sup>، كما ذکر هدمھم للقباب كذلك في عهد الملك عبد العزیز سنة ۱۳۴۲ھ، فقال عنه:

(لما دخل الوهابیون إلى الطائف هدموا قبة ابن عباس كما فعلوا في المرة الأولى، ولما دخلوا مکة المکرمة هدموا قبة عبد المطلب جد النبي علیه السلام، وأبی طالب عمه، وخديجة أم المؤمنین، وخرموا مولد النبي علیه السلام، ومولد فاطمة الزهراء، ولما دخلوا جدة هدموا قبة حواء، وخرموا قبرها، كما خرموا قبور من ذکر أيضًا، وهدموا جميع ما بیکة ونواحیها والطائف ونواحیها من القباب، والمزارات، والأمكنة التي يتبرک بها)<sup>(۶)</sup>.

وینادي محمد علی الأوربادی بالولی والثبور حين يقول:

(۱) المرجع السابق، ص ۴۲۹.

(۲) المرجع السابق، ص ۴۴۸.

(۳) المرجع السابق، ص ۴۵۰.

(۴) المرجع السابق، ص ۴۷۴.

(۵) انظر: المرجع السابق، ص ۲۲، ۲۳.

(۶) المرجع السابق، ص ۵۹.

(طرفت الإسلام تلك الداهية الفادحة، والفاجعة المبرحة، مفرقة الكلمة، ومضيعة أركان الجامعة، ومشوهة أمر الأمة، مضيعة الحرمة، ألا وهي فادحة دم القباب ...<sup>(١)</sup>).

ويبدعى الأورديبادى أن معنى اتخاذ القبور مساجد هو السجود على القبور فقط؛ لأن المسلمين لم يتخذوا القبور كالمساجد الشرعية<sup>(٢)</sup>.

ويتعجب الأورديبادى فيقول:

(ويا للعجب فإن العدوان بهدم القباب الشرعية لم يكن إلا على رسول الله ﷺ في حرمته المدينة المنورة)<sup>(٣)</sup>.

ويقول:

(وهل يستطيع مسلم أن ينكر المقام العظيم في الإسلام لهؤلاء الذين هتكوا حرمتهم بهدم القباب التي بناها المسلمون، معاونة لزوارهم على البر، واستدامة لزياراتهم، واستكثار من تلاوة القرآن، ونكر الله عند مرافقهم ..)<sup>(٤)</sup>.

ويكتب الرافضي محمد حسين رسالة «في نقض فتاوى الوهابية» جواباً على فتوى علماء المدينة - التي سبق ذكرها -، مؤكداً ومقرراً أن التسوية في حديث أبي الهياج «ولا قبراً مشرفاً إلا سوية» بمعنى عدنته وسطحته، لا بمعنى ساويته وهدمته<sup>(٥)</sup>.

ويقول محمد حسين:

(والأخبار ناطقة بمشروعية بنائها، وإشانتها، وأنها من تعظيم شعائر الله، ومن عظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب)<sup>(٦)</sup>.

ويتحجج حسن صدر الدين الكاظمي على فتوى علماء المدينة، بوجود القباب والمشاهد، فوجودها دليل على جواز البناء على القبور، يقول:

(ماذا ينكرون وهذه القباب العالمية، والبنيات الشامخة القائمة حول مرافق الأنبياء، والأئمة، والأولئك من الصحابة والتابعين، ومرافق العلماء والصالحين قد حشيت بها

(١) «رسالة في الرد على الوهابية»، ص. ٣.

(٢) انظر: المراجع السابق، ص. ٩.

(٣) المراجع السابق، ص. ٤.

(٤) المراجع السابق، ص. ٦.

(٥) انظر: «رسالة في نقض فتاوى الوهابية»، ص. ٩ - ١٧.

(٦) المراجع السابق، ص. ١٧، ١٨.

بطون الأقطار والأمسار. بل أن في الآثار القائمة حول قبور الأنبياء السابقين كثیر دانيال، وقبر هود، وصالح، وذی الكل، ويوضع في بابل، وكثبور الأنبياء المدفونين عند البيت المقدس، بل في بناء الحجر على قبر إسماعيل، وأمه هاجر لأکبر دليل على اهتمام الأمم السالفة في تعظيم مرافق الأنبيائهم، وليس بأقل من اهتمام المسلمين في تعظيم مرقد نبیهم، ومرافق أوليائهم<sup>(١)</sup>.

وينتقد الطباطبائي الوهابيين ويمدح قومه الإمامية فيقول:

(قالت الوهابية: لا يجوز بناء القبور وتشييدها.

وقالت الإمامية: يجوز بناء القبور للأنبياء والأولياء، وتشييدها وحفظها<sup>(٢)</sup>، ويستدل الطباطبائي على ذلك بأن البناء على القبور من باب تعظيم شعائر الله؛ لأن المشاهد المتضمنة لأجساد النبيين، وأئمة المسلمين من معالم الدين الواجب حفظها، وصونها عن الاندراس.

والشاهد من البيوت التي أذن الله أن ترفع، وينظر فيها اسمه، فإن المراد من البيت هو بيت الطاعة، وكل محل أعد للعبادة، فيعم المساجد، والشاهد لكونها من المعابد<sup>(٣)</sup>.

ويشنع الطباطبائي على الوهابيين، فيقول عنهم:

(واجترأ لهم على الله ورسوله بهدم القباب الطاهرة لأنئمة البقيع الذين أذهب الله عنهم الرجس، وطهرهم تطهيراً، وأن ذلك منهم إنكار لمودة ذي القرى التي هي من الضروريات الثابتة بالكتاب والسنّة)<sup>(٤)</sup>.

ويطعن حسن خزبك في الشيخ الإمام فيقول:

(وكذا تنقيصه الرسل، والأنبياء، والأولياء، وهدم قبورهم، بل ونبش قبورهم)<sup>(٥)</sup>.

ويورد محمد الطاهر يوسف دليلاً لهم على شد الرحال لزيارة القبور، فيقول:

(١) رسالة الرد على فتاوى الوهابيين، ص ٩، ١٠.  
يظهر من هذه التقول المتعدد لبعض علماء الرافضة ضد فتاوى علماء المدينة حول البناء على القبور، أن هؤلاء الرافضة لحقهم غيظ شديد فسواد تلك الكتب، من أمثال العاملی، والأوربادی، ومحمد حسین، وحسن صدر الدين، والبلاغي وغيرهم، ولا عجب في ذلك فالرافضة قد عرروا بعمارة المشاهد وهجر المساجد.  
انظر: توضیحاً لموقفهم من الفتوى في جريدة أم القری، عدد ١٠٤.

(٢) البراهین الجلیة، ص ٤١.

(٣) المرجع السابق، ص ٤٧.

(٤) المرجع السابق، ص ٧٢.

(٥) المقالات الوفیة، ص ١٨٨.

(نحن نستدل على شد الرحال على سبيل الوجوب، أو الندب لأماكن دون المساجد الثلاثة بشد الرحال للتجارة الشرعية، وطلب العلم الشرعي، والمقابر، وللإخوان المؤمنين أحياء وأمواتاً، ولا سيما قبر نبينا عليه السلام. وجميع الأنبياء والرسل والصحابة والأولياء والصالحين والشهداء ..<sup>(١)</sup>).

لقد اهتم علماء الدعوة - كعادتهم - بمسألة البناء على القبور ولعلنا في هذه الأوراق المعدودة نكشف جانباً من هذا الاهتمام والحرص. ولا غرو في هذا، فإن البناء على القبور، وتشييدها، وشد الرحال إليها قد اشتمل - قديماً وحديثاً - على الكثير من البدع والمنكرات، عدا ما يترتب، وترتبط عليه من إحياء الوثنية، وإعادة مظاهر الشرك المتنوعة، وأن التاريخ الواقع أكبر برهان على ذلك والله المستعان.

و قبل أن نورد بعضاً من أجوبة أئمة الدعوة وأنصارها، ومناقشتهم على هذا الاعتراض، نرى مناسبة أن يسبق ذلك شيئاً مما كتبه الشيخ حسين بن مهدي النعمي رداً على من زعم أن هدم القباب والمشاهد أذية لأولياء الله، يقول رحمة الله:

(وليت شعري، كيف يكون أمرهم إذا لم يرعنهم إلا نزول الإمام الأطهر صاحب السبق الأشهر، علي رضي الله عنه ونصر، بساحتهم يقول: «بعثني رسول الله عليه السلام أن لا أدع قبراً مشرفاً إلا سويته، ولا تمثلاً إلا طمسه».

فعلى الذي يشاهد من حالهم، كانوا لهم وقد ثاروا ذلك المثار، وأخذوا لتلك المعامل بالثار، وأرجعوا علياً القهقري، وتركوه زاحفاً على الوراء وقالوا: أذية لأولياء الله ...

ثم كيف الخطب لديهم في هذه الأنبياء على الأموات المعدة للتلاوة، والصلوات المشتملة على المحاريب، والفرش، والسرج وسائر الآلات إذا أتاهم في شأنها رسول صاحب الوحي المنزل، والهدي السوي الأعدل، يقول: بعثني لإزالة ما قد تقدم إليكم بالنهي عنه من اتخاذ القبور مساجد.

وهذا كله بالنظر إلى نفس البناء على القبر، لا إلى ما ترتب عليه من الوثنية والشرك، وعلى إحياء هذه المشاهد من كلام الإسلام وفق عين شريعة المختار عليه الصلاة والسلام، وما يقع في الزيارات من أنواع الشرك بدعاوة المقربين، والطواف بتلك الأنصاب، والعكوف عندها، والذر والتقرب لها بأنواع القربات. وما ترتب على ذلك من المفاسد، والمنكرات كترك الصلاة المكتوبة، وما يقولون من أقاويلهم المفترأة المكذوبة، قد حملوا الولي أو حملها عنهم، واحتلاط الرجال بالنساء وأرباب العلاهي،

---

(١) «قوة الدفاع والهجوم»، ص ٤٦.

واتخاذ الزينات والمجاهرات بالبدع والمعاصي ...<sup>(١)</sup>.

ثم تحدث النعمي عن المفاسد والمنكرات التي تحدث بسبب البناء على القبور من أنواع المفاسد الوثنية، كما صارت هذه الأبنية معتكف كل طامة، ومناخ فجور أهل الفسق والعقوق من العامة<sup>(٢)</sup>.

ويرد النعمي على هؤلاء المبتدعة قولهم: (من المعلوم أن عليه السلام له قبة، وأولياء المدينة وأولياء سائر البلدان وأنها تزار كل وقت ..).

أقول: (الأمر كذلك، فكان ماذا؟ بعد أن حذر عليه السلام وأنذر، وبراً جانبه المقدس الأطهر عليه السلام، فصنعتم عين ما نهى عنه ...، أفلًا كان هذا كافياً لكم عن أن تجعلوا أيضاً مخالفتكم عن أمره حجة عليه، وتقدماً بين يديه. فهل أشار بشيء من هذا أو رضيه، أو لم ينه عنه؟<sup>(٣)</sup>).

ويقول النعمي حاكياً حال عباد القبور:

(تأمل دين عباد القبور اليوم، خصوصاً الغالبين منهم فيها، إذا مسهم الضر أنابوا إليها، ويررون قاتلهم الله أتى يؤفكون إذا دهمتكم الأمور فعليكم بأصحاب القبور، ثم يذوقون الرحمة من الله مع كفرهم هذا. فيقولون كرامة الشيخ وبرهانه، وإذا خف سعيهم يقولون هو غائب أو ساخط)<sup>(٤)</sup>.

وأما ما أورده الخصوم من الاعتراض على هدم الشيخ للقباب، والأبنية التي على القبور، والنهي عن شد الرحال لزيارة القبور، فنجد أن الشيخ حسين بن غنام - رحمه الله - من أوائل من بين ووضّح صواب هذا الاعتراض، فقد بين ذلك في جوابه على رسالة ابن سحيم، مع رده على ما زاد ابن سحيم من الكذب والبهتان، يقول رحمه الله:

(فهذا الكلام ذكر فيه ما هو حق وصدق، وذكر فيه ما هو كذب وزور وبهتان، فالذى جرى من الشيخ رحمه الله وأتباعه أنه هدم البناء الذى على القبور، والممسجد المجعل على المقبرة على القبر الذى يزعمون أنه قبر زيد بن الخطاب رضي الله

(١) «معارج الأباب»، ص ٤، باختصار.

وانظر: ما كتبه النعمي - في نفس الكتاب. حول الأحاديث في النهي عن البناء على القبور ص ١٠٥ - ١١٣.

(٢) انظر: المرجع السابق، ص ١١٣.

(٣) المرجع السابق، ص ١٤٦.

وانظر: ما كتبه النعمي من وقائع حدثت للقبور بين من الشرك بالله، والتضرع إلى الأموات، والذبح لها، وقصدها من أجل الشفاء، وقضاء الحاجات. ص ١٧٧ - ١٨٢.

(٤) المرجع السابق، ص ٢٠٣.

عنه، وذلك كذب ظاهر، فإن قبر زيد رضي الله عنه ومن معه من الشهداء لا يعرف أين موضعه بل المعروف أن الشهداء من أصحاب رسول الله ﷺ قتلوا في أيام مسلمة في هذا الوادي، ولا يعرف أين موضع قبورهم من قبور غيرهم، ولا يعرف قبر زيد من قبر غيره، وإنما كذب ذلك بعض الشياطين وقال للناس: هذا قبر زيد، فافتتنوا به، وصاروا يأتون إليه من جميع البلاد بالزيارة، ويجتمع عنده جموع كثيرة ويسألونه قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، فلأجل ذلك هدم الشيخ ذلك البناء الذي على قبره، وذلك المسجد المبني على المقبرة اتباعاً لما أمر الله به ورسوله من تسوية القبور، والنهي الغليظ الشديد في بناء المساجد عليها، كما يعرف ذلك من له أدنى ملامة من المعرفة والعلم.

وقوله<sup>(١)</sup>: «وبعثرها لأجل أنهم في حجارة ولا يقدرون أن يحفروا لهم فطروا على أضرحتهم قدر ذراع، ليمنعوا الرائحة والسباع». فكل هذا كذب وزور وتشنيع على الشيخ عند الناس بالباطل والتجور، وكلامه هذا تكنته المشاهدة، فإن الموضع الذي فيه تلك القبور موضع سهل لين الحفر، وأهل العينية والجبيلة وغيرهما من بلدان العارض يدفعون موتاهم في تلك المقبرة، وهي أرض سهلة لا حجارة فيها<sup>(٢)</sup>.

ونذكر ابن غنم ما فعله الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله مع عثمان بن معمر أمير العينية - في بادئ دعوته - من هدم القباب وأبنية القبور، يقول: (فخرج الشيخ محمد بن عبد الوهاب، ومعه عثمان بن معمر وكثير من جماعتهم، إلى الأماكن التي فيها الأشجار التي يعظمها عامة الناس والقباب وأبنية القبور، فقطعوا الأشجار، وهدموا المشاهد والقبور، وعدلوها على السنة، وكان الشيخ هو الذي هدم قبة قبر زيد بن الخطاب بيده، وكذلك قطع شجرة الذيب مع بعض أصحابه، وقطع شجرة فريوة: ثنيان بن سعود ومشاري بن سعود، وأحمد بن سويلم، وجماعة سواهم)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد ابن غنم أن ما فعله الشيخ الإمام هو عين الحق والصواب الذي عليه أهل العلم من كل المذاهب ... يقول رحمه الله:

(ولقد كان العلماء رضي الله عنهم من قديم الزمان ينكرون هذا الذي حدث في هذه الأمة، من تعظيم القبور، وبنائها، وبناء المشاهد عليها، ودعائهما، وسؤال أهلها قضاء الحاجات، وتفريج الكربات. وقد بينوا للناس أن هذا خلاف دين الإسلام).

(١) أي سليمان بن سحيم.

(٢) «روضۃ الأنکار» ۱/۱۲۳.

(٣) المرجع السابق ۱/۷۸ بتصریف یسر.

فليس هذا الذي بيته للناس الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - في النهي عن دعوة أهل القبور والتبرك بالأشجار والأحجار، فهمه من تلقاء نفسه دون أن يفهم أحد من علماء هذه الأمة. بل إن العلماء كلهم من جميع المذاهب مطبقون على النهي عنه، والإنكار، والتغليظ على من فعله من الجهال وهم مجتمعون على وجوب تغيير ما قدروا عليه من ذلك<sup>(١)</sup>.

ويبيّن الإمام عبد العزيز الأول معنى حديث «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد»

فيقول:

(وهو حديث ثابت باتفاق أهل العلم يتلقى بالقبول عنهم، وهو إن كان معناه لا تشدوا الرحال إلى مسجد من المساجد إلا إلى الثلاثة التي قد ذكرت، فالسفر إلى هذه المساجد الثلاثة إنما هو للصلوة، والدعاء، والذكر، وقراءة القرآن، والاعتكاف الذي هو من الأعمال الصالحة، وما سوى هذه المساجد لا يشرع السفر إليه باتفاق أهل العلم، حتى مسجد قباء يستحب قصده من المكان القريب كالمدينة، ولا يشرع شد الرحال إليه من بعيد، ولذلك كان النبي عليه السلام يأتي إليه كل سبت ماشياً وراكباً، وكان ابن عمر يفعله كما في الصحيح.

وإذا كان السفر المشروع لقصد مسجد النبي عليه السلام للصلة فيه، ودخلت زيارة القبر تبعاً؛ لأنها غير مقصودة استقلالاً، فحينئذ فالزيارة مشروعة مجمع على استحبابها بشرط عدم فعل محنور عند القبر.

واتخاذ قبور الأنبياء، والأولياء مساجد هو الموضع لكتير من الأمم، إما في الشرك الكبير، أو فيما دونه من الشرك، فإن النفوس قد أشركت بتماثيل القوم كود وسوان ويعوث، وتماثيل طلامس الكواكب، ونحو ذلك<sup>(٢)</sup>.

ويذكر الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب ما فعلوه أثناء دخولهم مكة المكرمة سنة ثمان وعشرين وألف من الهجرة (١٤٢٨هـ)، فكان مما قاله: (بعد ذلك أزلنا جميع ما كان يعبد بالتعظيم والاعتقاد فيه، ورجاء النفع، ودفع

(١) المرجع السابق ٤٤/١.

ومما يدل على اهتمام الشيخ الإمام بهذه المسألة، أنه عقد في «كتاب التوحيد» بباب ما جاء في التغليظ فيما عبد الله عند قبر رجل صالح، فكيف إذا عبده، ثم تلاه بباب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً عبد من دون الله، ثم أعقبه بباب ثالث (باب ما جاء في حمامة المصطفى عليه السلام جناب التوحيد، وسده كل طريق يوصل إلى الشرك) انظر: «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ٦٢ - ٦٧.

(٢) «الهدية السننية»، ص ١٨، ١٩.

الضر بسببه من جميع البناء على القبور وغيرها، حتى لم يبق في البقعة المطهرة طاغوت بعد، فالحمد لله على ذلك<sup>(١)</sup>.

ويعلل الشيخ عبد الله الدافع لهذا الهمد فيقول:

(وإنما هدمنا بيت السيدة خديجة، وقبة المولد، وبعض الزوايا المنسوبة لبعض الأولياء حسماً لذرائع الشرك، وتتغيرةً من الإشراك بالله ما أمكن لعظم شأنه فإنه لا يغفر)<sup>(٢)</sup>.

ويشير الشيخ عبد الله إلى أن بناء القباب على القبور من علامات الكفر فيقول: (أما بناء القباب على القبور فهو من علامات الكفر، وشعائره؛ لأن الله أرسل محمداً عليه السلام بهدم الأوثان، ولو كانت على قبر رجل صالح؛ لأن اللات رجل صالح، فلما مات عكفوا على قبره، وبنوا عليه بنية وعظموها، فلما أسلم أهل الطائف، وطلبوها منه أن يترك هدم اللات شهراً، لثلا يروعوا نساءهم وصبيانهم حتى يدخلوهم الدين فأبى ذلك عليهم وأرسل معهم المغيرة بن شعبة وأبا سفيان بن حرب، وأمرهما بهدمها)<sup>(٣)</sup>.

ولما سئل الشيخ حمد بن ناصر بن معمر: هل يجوز البناء على القبور؟، كان مما أجاب به رحمة الله:

(ثبت في الصحيحين والسنن عن رسول الله عليه السلام أنه نهى عن البناء على القبور وأمر بهدمه، كما رواه مسلم في صحيحه عن أبي الهجاج الأستدي قال: قال علي: إلا أبعاثك على ما بعثني عليه رسول الله عليه السلام أن لا تدع تمثالاً إلا طمسه، ولا قبراً مشرفاً إلا سوينته).

كما أخرج مسلم عن جابر رضي الله عنه قال: نهى رسول الله عليه السلام أن يجচص القبر وأن يبني عليه وأن يكتب عليه ...)<sup>(٤)</sup>.

ونذكر الشيخ حمد أحاديث أخرى، ثم أورد أقوال العلماء في ذلك، ثم قال: (ومن جمع بين سنة رسول الله عليه السلام في القبور، وما أمر به وما نهى عنه، وما كان عليه أصحابه، وبين ما أنتم عليه من فعلكم مع قبر أبي طالب، والمحجوب وغيرهما، وجد أحدهما مضاداً للآخر منافقاً له، بحيث لا يجتمعان أبداً، فنهى رسول

(١) المرجع السابق، ص ٣٧.

(٢) المرجع السابق، ص ٤٣.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٢٤٦/١.

(٤) «الهدية السننية»، ص ٨٣.

الله ﷺ عن البناء على القبور .. وأنتم تبنون عليها القباب العظيمة، والذيرأيته في المعللة أكثر من عشرين قبة، ونهى رسول الله ﷺ أن يزاد عليها غير ترابها، وأنتم تزيدون عليها غير التراب، التابوت الذي عليه، ولباس الجوخ، ومن فوق ذلك القبة العظيمة المبنية بالأحجار والجص<sup>(١)</sup>.

ويبيّن صاحب «التوضيح» بعضاً مما يجب تجاه القبور فيقول:

(وأما تعظيم القبور بمعنى احترامها، فإن كانت المسلمين فواجد لا يجوز تبoul، ولا تغوط، ولا جلوس ووطوء عليها لما في صحيح مسلم عن أبي مرثد الغنوبي أن النبي ﷺ قال: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها»، وفيه أيضاً أن النبي ﷺ رأى رجلاً قد انكأ على قبر فقال: «لا تؤذوا صاحب القبر»، وفيه أيضاً عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «لئن يجلس أحدكم على جمرة فتحرق ثيابه، فتخلص إلى جلده، خير له من أن يجلس على قبر مسلم».

وأما تعظيمها بمعنى عبادتها فهو أكبر الكبائر عند الخاص والعامل، وأصل فتنة عباد الأصنام كما قاله السلف من الصحابة، والتابعين والأئمة المجتهدين<sup>(٢)</sup>.

ثم نكر صاحب «التوضيح» الأحاديث في النهي عن اتخاذ القبور مساجد منها حديث عائشة وابن عباس قالا: لما نزل برسول الله ﷺ، طفق يطرح خميصة كانت على وجهه، فإذا أغمته كشفها، فقال وهو كذلك: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور الأنبيائهم مساجد، يحدرون أمتهم ما صنعوا»، متفق عليه ثم يقول صاحب «التوضيح» - بعد هذه الأحاديث - مشيراً إلى حال عباد القبور:

(وهذا حال من سجد الله عند قبر، فكيف بمن يسجد للقبر نفسه، أو دعاه، وعدل عن أوضاع الشرع إلى تعظيم أوضاع الجهال والطغام وضعوها لأنفسهم بتلبيس إيليس عليهم، فسهلت لهم، وطابت بها قلوبهم من تعظيم القبور، وإكرامها، والتوكيل عليها، والنذر لها، وكتب الرقاع فيها، وخطاب الموتى بالحوائج يا سيدي يا مولاي أفعل بي كذا وكذا، وأخذ تربتها، والفرق التي عليها تبركاً، وإيقاد السرج عليها، وتقبيلها، وتخليقها وشد الرحال إليها)<sup>(٣)</sup>.

(١) «الهدية السننية»، ص ٨٥.

وهذه السطور التي نقلناها من كلام الشيخ حمد بن ناصر بن معمر هي جزء من مناظرته لعلماء مكة سنة ١٢١١هـ.

(٢) «التوضيح عن توحيد الخلاق»، ص ٢٠٨.

(٣) المرجع السابق، ص ٢١٤.

وأورد صاحب «الوضيح» الكثير مما يحدث عند القبور من الشركيات والبدع والمحديثات<sup>(١)</sup>.

ثم يبين صاحب «الوضيح» الزيارة الشرعية لقبر نبينا عليه السلام فيقول:

(فاما المشروع من زيارة قبر نبينا محمد عليه السلام، فهو ما قاله الإمام مالك وأحمد بن حنبل والشافعي وأبو حنيفة وغيرهم من المجتهدين كلهم قالوا: إن من كان حاضراً في المدينة، فشرع في حقه أن يأتي إلى القبر، فيصلّي، ويسلم على النبي عليه السلام وعلى صاحبيه رضوان الله عليهم. قالوا: ولا يكثُر من المجيء عليه، ولا يكرره في اليوم مرات احتراماً له، ولأنه لم يفعله الصحابة ولا التابعون، وأن من قدم من سفر، أو خرج إليه فييف على قبر النبي عليه السلام فيصلّي، ويسلم عليه، وعلى صاحبيه بعد أن يصلّي الله في المسجد ركعتين)<sup>(٢)</sup>.

ثم يتبعه ببيان الزيارة البدعية للقبر النبوى فيقول:

(واما غير المشروع فهو قصده للدعاء واتخاذه عيادة بالاجتماع عنده، والسفر إليه، لما في «الصحابيين» وغيرهما من المسانيد والسنن أنه عليه السلام نهى أن يتخذ قبره مسجداً وقال: «اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» بعد قوله: «اللهم لا تجعل قبري وثنا يعبد» فإنه عليه السلام لم ينه عن الصلاة عند القبور واتخاذها مساجد استهانة بأهلها، بل لما يخاف على القاصدين لها من الفتنة بدعائها، أو الدعاء عندها)<sup>(٣)</sup>.

وبين صاحب «الوضيح» بطلان ما استدلوا به من أحاديث في مشروعية شد الرحال لزيارة قبر المصطفى عليه وسائل القبور<sup>(٤)</sup>، فيذكر أوجه البطلان فيها: أحدهما: أن هذه الأحاديث كلها مكذوبة موضوعة باتفاق غالب أهل العلم، ولم يجعلها في درجة الضعيف إلا القليل.

الثاني: أنه لم يثبت عن النبي عليه حديث واحد في زيارة قبر مخصوص، ولا روی في ذلك شيء لأهل الصحيح، ولا السنن، ولا الأئمة المصنفين في المسانيد كالأمام أحمد وغيره.

(١) انظر: المرجع السابق، ص ٢١٦، ٢٢٩.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٤١، وانظر: ص ٢٤٢ - ٢٤٥.

(٣) المرجع السابق، ص ٢٤٦.

(٤) وقد ذكر صاحب «الوضوح» تلك الأحاديث، وقد سبق إيرادها نقاً عن بحلان.

**الثالث:** نهيه ﷺ عن اتخاذ قبره عيداً كما ثبت عنه من غير وجه رواه أبو داود من حديث أبي هريرة، ورواه سعيد بن منصور في سننه من حديث أبي سعيد المھري وغيرهما.

فكيف يقول لا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا على فain صلاتكم تبلغني حيثما كنت ثم يقول: من حجّ ولم يزرنـي فقد جفاني، أو يقول من زار قبرـي وجـبـتـ له شـفـاعـتـي، ونحوـهاـ منـ الـمـخـلـقـاتـ، وكـيفـ يـسـأـلـ رـبـهـ أـنـ لـاـ يـجـعـلـ قـبـرـهـ وـثـنـاـ يـعـدـ ثـمـ يـأـمـرـ بـشـدـ الرـحـالـ إـلـيـهـ، وـأـنـهـ لـدـعـاءـ عـنـهـ يـقـصـدـ.

**الرابع:** أن متأخرـيـ الفـقـهـاءـ الـفـائـلـينـ بـزـيـارـةـ الـقـبـورـ منـ الشـافـعـيـةـ، وـغـيـرـهـمـ حـتـىـ ابنـ حـجـرـ الـهـيـتمـيـ صـرـحـ فـيـ الإـمـادـ الذـيـ شـرـحـ بـهـ الإـرـشـادـ، كـلـمـ قـالـواـ يـنـوـيـ الزـائـرـ معـ زـيـارـتـهـ التـقـرـبـ بـالـسـفـرـ إـلـىـ مـسـجـدـهـ ﷺـ وـشـدـ الرـحـالـ إـلـيـهـ، وـالـصـلـاـةـ فـيـهـ لـتـكـونـ زـيـارـةـ الـقـبـورـ تـابـعـةـ لـهـ ..<sup>(١)</sup>.

ويتحدثـ الشـيـخـ سـلـيـمانـ بـنـ عـبـدـ اللهـ بـنـ مـحـمـدـ بـنـ عـبـدـ الـوهـابـ عـنـ حـالـ عـبـادـ الـقـبـورـ فـيـقـولـ: (فـإـنـ عـبـادـ الـقـبـورـ لـاـ يـقـصـرـونـ عـلـىـ بـعـضـ مـنـ يـعـتـدـونـ فـيـهـ الضـرـ وـالـنـفـعـ، بـلـ كـلـ مـنـ ظـنـواـ فـيـهـ ذـلـكـ بـالـغـوـاـ فـيـ مـدـحـهـ، وـأـنـزلـوـهـ مـنـزـلـةـ الـرـبـوـبـيـةـ، وـصـرـفـواـ لـهـ خـالـصـ الـعـبـودـيـةـ، حـتـىـ أـنـهـ إـذـ جـاءـهـ رـجـلـ وـادـعـيـ أـنـهـ رـأـيـ رـؤـيـاـ مـضـمـونـهـ أـنـ دـفـنـ فـيـ الـمـحـلـ الـفـلـانـيـ رـجـلـ صـالـحـ، بـادـرـوـاـ إـلـىـ الـمـحـلـ وـبـنـواـ عـلـىـ قـبـةـ وـزـخـرـفـهـاـ بـأـنـوـاعـ الـزـخـارـفـ، وـعـبـدـوـهـاـ بـأـنـوـاعـ مـنـ الـعـبـادـةـ، وـأـمـاـ الـقـبـورـ الـمـعـرـوـفـةـ أـوـ الـمـتـوـهـمـةـ فـأـفـعـالـهـمـ مـعـهـاـ، وـعـنـدـهـاـ لـاـ يـمـكـنـ حـصـرـهـ. فـكـثـيرـ مـنـهـ إـذـ رـأـواـ الـقـبـابـ الـتـيـ يـقـصـدـونـهـاـ، كـشـفـواـ الرـؤـوسـ، فـنـزـلـواـ عـنـ الـأـكـوـارـ، فـإـذـ أـتـوـهـاـ طـافـوـاـ بـهـاـ، وـاسـتـلـمـواـ أـرـكـانـهـاـ، وـتـمـسـحـوـاـ بـهـاـ، وـصـلـوـاـ عـنـدـهـاـ رـكـعـتـيـنـ)<sup>(٢)</sup>.

ويجيبـ الشـيـخـ عـبـدـ الرـحـمـنـ بـنـ حـسـنـ عـلـىـ مـنـ سـأـلـهـ عـنـ حـكـمـ شـدـ الرـحـالـ إـلـىـ الـمـكـانـاتـ الـمـشـرـفـةـ لـلـأـنـبـيـاءـ وـالـأـوـلـيـاءـ، فـيـقـولـ:

(فـالـجـوابـ لـاـ رـيـبـ أـنـ هـذـاـ مـاـ نـهـيـ عـنـهـ رـسـوـلـ اللـهـ ﷺـ بـقـولـهـ: «لـاـ تـشـدـ الرـحـالـ إـلـىـ ثـلـاثـةـ مـسـاجـدـ» فـإـذـاـ كـانـ تـبـرـكـاـ لـلـمـحـلـ الـمـزـوـرـ فـهـوـ مـنـ الشـرـكـ؛ لـأـنـهـ قـصـدـواـ بـذـلـكـ تـعـظـيمـ الـمـزـوـرـ كـفـصـدـ النـبـيـ ﷺـ، أـوـ الـوـلـيـ لـتـعـودـ بـرـكـتـهـ بـزـعـمـهـ. وـهـذـهـ حـالـ عـبـادـ الـأـصـنـامـ سـوـاءـ كـمـاـ فـعـلـهـ الـمـشـرـكـوـنـ بـالـلـاتـ، وـالـعـزـىـ وـمـنـاـ، فـإـنـهـ يـقـصـدـونـهـ لـحـصـولـ).

(١) «التوضيح عن توحيد الخلاق»، ص ٢٥١، ٢٥٢ باختصار.

وانظر: بافي الأوجه ص ٢٥٢، ٢٥٣.

(٢) «تيسير العزيز الحميد»، ص ٢١، ٢٢١.

البركة بزيارتهم لها، وإتيانهم إليها ..<sup>(١)</sup>.

ويجوز الشيخ عبد الرحمن بن حسن الجواب في مسألة شد الرحال إلى قبر النبي عليه السلام، فقال:

(إن بعض العلماء قد قال يجوز السفر إلى قبور الأنبياء والصالحين، وهذا القول لصاحب «المغني»، وبعض المتأخرین من الحنابلة والشافعیة، وهؤلاء يحتاجون بقوله «فزوروها» وأما ما يحتاج به بعض من لا يعرف الحديث من قوله «من زارني بعد مماتي فكأنما زارني في حياتي» فهذا الحديث لا تقوم به حجة عند من له معرفة بعل الحديث.

ويقول ابن تيمیة رحمه الله: والصحيح ما ذهب إليه المتقدمون كأبي عبد الله بن بطة، وأبي الوفاء بن عقيل، وطوائف من المتقدمين من أن هذا السفر منهي عنه لا تقصير فيه الصلاة، وهو قول مالک والشافعی وأحمد، وجتنهم ما في «الصحابین» عن النبي عليه السلام أنه قال: «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد». وهذا الحديث اتفق الأئمة على صحته والعمل به في الجملة. فلو نذر الرجل أن يصلى في مسجد، أو مشهد، أو يعتكف فيه أو يسافر إليه غير هذه الثلاثة، لم يجب عليه ذلك باتفاق العلماء ولو نذر أن يأتي مسجد النبي عليه السلام، أو المسجد الأقصى لصلاة أو اعتكاف وجب عليه الوفاء بهذا النذر عند مالک والشافعی وأحمد رحمهم الله تعالى، كما نصّ عليه شيخ الإسلام ..<sup>(٢)</sup>.

ويعلق الشيخ عبد اللطیف بن عبد الرحمن بن حسن على ما يرددہ عباد القبور من قول: الدعاء عند قبر فلان تربیاق مجرب، فيقول رحمه الله:

(وهذه العبارة وهي قولهم الدعاء عند قبر فلان تربیاق مجرب، قد تنازع عنها عباد القبور والمترکون بها، فمنهم من يدعی ذلك لقبر أبي حنيفة ومنهم من يدعیه لقبر معروف الكرخی، وعباد عبد القادر وأحمد البدوي والحسین عندهم ما هو أعظم من ذلك وأطم، وبعضهم يفضل الدعاء عندها على الدعاء في المساجد التي أذن الله أن ترفع وينظر فيها اسمه، وبهذا وأمثاله عمرت المشاهد، وعطلت المساجد وبنيت القباب، وأرجحت ستور على التبوابیت بمصاھاتھا لبیت الله ...)<sup>(٣)</sup>.

(١) «مجموعۃ الرسائل والمسائل» ٤/١٢، بتصرف يسیر.

(٢) المرجع السابق، ٢/٥١.

وانظر: جواب آخر للشيخ عبد الرحمن بن حسن في نفس الكتاب ٤/٣٩٠، ٣٩٣.

(٣) «البراھین الإسلامية»، ق. ٣٩.

ولقد أفضى الشیخ عبد اللطیف فی الحدیث عن حال بلاد المسلمین قبیل ظهور دعویة الشیخ الإمام، وما كانت علیه تلك البلاد من الفتنة بالقبور، والغلو فی المشاهد، وما عمّ فیها وطمّ من مظاہر الوثنیة .. فكان ما قاله رحمة الله:

(وفي بندر جدة، ما قد بلغ من الضلال حده، وهو القبر الذي يزعمون أنه قبر  
حواء، وصنعه لهم بعض الشياطين، وأكثروا في شأنه الإفك المبين، وجعلوا له السدنة  
والخدام، وبالغوا في مخالفة ما جاء به محمد عليه أفضل الصلاة والسلام، من النهي  
عن تعظيم القبور، والفتنة بمن فيها من الصالحين والكرام، وكذلك مشهد العلوى باللغوا  
في تعظيمه، وتوقيره، وخوفه، ورجاته.

وكذلك الموصل، وبلاط الأكراد ظهر فيها من أصناف الشرك والفجور والفساد ... فعندهم المشهد الحسيني قد اتخذه الرافضة وثناً بل ربًّا مدبراً، وخالفَ ميسراً وأعادوا به المجوسيَّة، وأحيوا به معاهد اللات والعزى، وما كان عليه أهل الجahلية الأولى، وكذلك مشهد العباس، ومشهد عليٍ، ومشهد أبي حنيفة، ومعروف الكرخي والشيخ عبد القادر. فإنهم قد افتقروا بهذه المشاهد رافتتهم وستّهم.

والرافضة يصلون لتلك المشاهد، ويركعون ويسجدون لمن في تلك المعاهد، وقد صرفوا من الأموال والنذور لسكن تلك الأحداث والقبور ما لا يصرف عشرة مشارف للملك العلي القدير ..<sup>(١)</sup>

و هذه البدع والشركيات قد أنكرها أهل العلم، وليس إنكار الشيخ الإمام بداعاً في هذا الأمر .. يقول الشيخ عبد اللطيف مبيناً ذلك:

(وهذه الحوادث المذكورة والكافريات المشهورة والبدع المزبورة قد أنكرها أهل العلم والإيمان، واشتد نكيرهم، حتى حكموا على فاعلها بخلع ريقه الإسلام والإيمان، ولكن لما كان الغلبة للجهال والطغام انتقض عرى الدين وانثلمت أركانه.

فليس إنكار الحوادث من خصائص هذا الشيخ، بل له سلف صالح من أئمة العلم والهدى، قاموا بالنكير والرد على من ضل وغوى، وصرف خالص العبادة إلى من تحت أط蹩ات الشرى ..<sup>(٢)</sup>

ومن المناسب أن ننقل ما سطره المؤرخ الشهير ابن بشر رحمة الله عن بعض

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣٨٧/٣ باختصار.

<sup>(٢)</sup> المترجم السابق ٣٨٨/٣، ٣٨٩، باختصار.

<sup>٣١٤</sup> وانظر: المرجع السابق ٣٩٧/٣، ٤٥٠، وانظر: كتاب «مصابح الظلام» ص ٤.

الأعمال التي قام بها الإمام سعود بن عبد العزيز في هذا المقام.

(ففي حادث سنة ١٢٦ هـ حين توجه سعود بالجيوش إلى كربلاء، فهدم القبة الموضوعة على قبر الحسين<sup>(١)</sup>).

(وفي حادث سنة ١٢١٧ هـ حين دخل سعود مكة، وطاف وسعى، فرق جيوشه يهدمون القباب التي بنيت على القبور والمشاهد الشركية، وكان في مكة من هذا النوع شيء كثير في أسفلها، وأعلاها، ووسطها، وبيوتها).

ثم يقول ابن بشر:

(فأقام فيها أكثر من عشرين يوماً، ولبث المسلمين في تلك القباب بضعة عشر يوماً يهدمون، يباكون إلى هدمها كل يوم، وللواحد الأحد يتقررون، حتى لم يبق في مكة شيء من تلك المشاهد، والقباب إلا أعدوها، وجعلوها تراباً)<sup>(٢)</sup>.

ويصف الشيخ الشنري شد الرحال إلى المشاهد بأنه من محنات الأمور.. فيقول:

(قد علم بالضرورة من دين الإسلام أن شد الرحال إلى المشاهد، وإلى قبور الأنبياء، والصالحين، لأجل تعظيمهم ليس من عمل المصطفى، ولا من عمل الصحابة والتابعين، ومن تع لهم بإحسان، بل هو مبتدع محدث مردود على صاحبه بحديث رسول الله عليه عليه السلام «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(٣)</sup>).

ويقصد السهواني دعوى دحلان، ويكشف الصواب في هذا المقام فيقول رحمة الله:

( قوله - أي دحلان - : والزيارة شاملة للسفر؛ لأنها تستدعي الانتقال من مكان الزائر إلى مكان المزور كلفظ المعجم الذي نصّت عليه الآية الكريمة)<sup>(٤)</sup>.

أقول: هب أن الزيارة مطلقة شاملة للسفر، ولكن قوله عليه عليه السلام «لا تشد الرحال إلا إلى ثلاثة مساجد: المسجد الحرام، ومسجدي هذا، والممسجد الأقصى» مقيد لذلك

(١) عنوان المجد في تاريخ نجد ٢٥٧/١ بتصريف.

(٢) المرجع السابق ٢٦٣/١.

وفد نكر الجبرتي قريباً من ذلك.

انظر: كتاب «من أخبار الحجاز ونجد في تاريخ الجبرتي» لمحمد غالب، إشراف دار اليمامة للبحث، الرياض، سنة ١٣٩٥ هـ، ص ١١.

(٣) رواه البخاري ومسلم.

(٤) تأييد الملك المنان، ق ٤.

(٥) أي قوله تعالى: «ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله، واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيمًا» [سورة النساء: آية ٦٤].

الإطلاق، على أن لفظ الزيارة مجمل كالصلة والزكاة والriba. فإن كل زيارة قبر ليست قربة بالإجماع للقطع بأن الزيارة الشركية والبدعية غير جائزه، فلما زار النبي ﷺ القبور وقع ذلك الفعل بياناً لمجمل الزيارة، ولا يثبت السفر من فعله ﷺ، مع أن الخروج إلى مطلق المسجد أيضاً شامل للسفر وهو قربة ...، فيكون السفر إلى مسجد غير المساجد الثلاثة أيضاً قربة، والخصم أيضاً لا يقول به، وكذلك الصلة والذكر شاملاً لجميع الصلوات المبتدةعة والأذكار المبتدةعة، فلو سوغ الاستدلال بمثل تلك الإطلاقات، للزم جواز تلك الصلوات المبتدةعة والأذكار المحدثة<sup>(١)</sup>.

ثم يرد السهسواني قول دحلان: (وقد صح خروجه ﷺ لزيارة قبور أصحابه بالبقاء، وبأحد، فإذا ثبت مشروعية الانتقال لزيارة قبر غير قبره ﷺ، فقبره الشريف أولى).

فيقول السهسواني مجيباً:

(أقول: الثابت بالحديث المذكور إنما هو مشروعية الانتقال الذي هو دون السفر للزيارة، ولم ينكر أحد، والانتقال الذي تنكر مشروعيته هو السفر، وهو ليس بثابت)<sup>(٢)</sup>.

ثم يبطل السهسواني قاعدة دحلان: أن وسيلة القرية المتوقف عليها قربة .. لكي يجوز دحلان من خلالها شد الرحال لزيارة القبور ... فأبطلها السهسواني من عدة أوجه، نذكر منها ما يلي:

**الأول:** أن هذه القاعدة في أي كتاب من كتب الأصول والفقه؟ وما الدليل عليها من الكتاب والسنة؟ ولابد من نقل الإجماع عليها.

**الثاني:** أن هذه القاعدة منقوضة بأن إتيان مسجد قباء والصلة فيه ركعتين قربة. لما روى الشیخان عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: كان النبي ﷺ يأتي مسجد قباء كل سبت مasha'a وراکحاً ويصلی فيه ركعتين. مع أن السفر إلى قباء ليس بقربة، فإنه سفر إلى مسجد غير المساجد الثلاثة التي تشد إليها الرحال.

**الثالث:** أنا لا نسلم أن مطلق زيارة قبر النبي ﷺ قربة، بل القرابة هي الزيارة التي لا يقع فيها شد رحل بدليل حديث «لا تشد الرحال ...».

**الرابع:** أنه لو سلم كون مطلق زيارة قبر النبي ﷺ قربة، فلا نسلم كونها متوقفة

(١) «صيانة الإنسان»، ص ٧٦.

(٢) المرجع السابق، ص ٧٧.

على السفر للزيارة، لجواز أن يسافر لزيارة المسجد النبوي، أو أمر آخر من التجارة وغيرها.

**الخامس:** أنه لو سلمت هذه القاعدة فهي إنما هي وسيلة لم ينه الشرع عنها، والسفر للزيارة قد نهى الشارع عنه بدليل «لا تشد الرحال ...»<sup>(١)</sup>.

ويذكر الشيخ محمد بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن رحمة الله، جانباً من معتقدهم في مسألة البناء على القبور فيقول:

(فحن ننكر الغلو في أهل القبور والإطراء والتعظيم، ونहم البنيات التي على قبور الأموات لما فيها من الغلو والتعظيم الذي هو أعظم وسائل الشرك بالله ..<sup>(٢)</sup>).

ويرد مسعود الندوى على فريدة كاذبة .. فيقول:

(ومما افتراء الأعداء من التهم المكذوبة أن سعود بن عبد العزيز بن محمد بن سعود كان هدم القبة المبنية على القبر النبوى، والغريب أن المؤرخين الأوليين يتذذلون بذكر هذه الأسطورة الكاذبة)<sup>(٣)</sup>.

ومما كتبه ابن سحمان في الرد على الحداد، ما قاله رحمة الله:

(لم يعهد في زمن من الأزمنة، إبطاق جميع الناس خاصتهم وعامتهم على جواز البناء على القبور، واتخاذها مساجد، وإسراجها، وخدمتها وسدانتها والعكوف عندها، بل كان أهل العلم بالله ويدينه في كل زمان ومكان ينهون عن البناء عليها، وعن إسراجها، والعكوف عندها، وعن شد الرحال إليها للزيارة)<sup>(٤)</sup>.

ويقول: (وأما هدم القباب فنعم، فإن الشيخ فعل ذلك، وقد اتبع في ذلك أئمة الإسلام من سادات الحنابلة وغيرهم من العلماء، فبناء القبور إنما أحدهم الرافضة، فهم سلف الحداد وأشباهه من عباد القبور)<sup>(٥)</sup>.

ويجيب ابن سحمان على اعتراض الطبطبائي قائلاً:

(وأما ما ذكره من منع الوهابية لزيارة قبور الأئمة، فنعم منعوا زيارة المشاهد التي تعبد من دون الله، وشرعوا فيها من الأمور التي لم يأذن بها الله، ولا كان عليه

(١) المرجع السابق، ص ٧٧ - ٧٩ باختصار.

(٢) «الهيبة السننية»، ص ١٠٥.

(٣) «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم»، ص ١٨٣.

(٤) «الأئنة الحداد»، ص ٢٠٤.

(٥) المرجع السابق، ص ٢٠٥. وانظر: كتاب «الصياغ الشارق»، ص ٢٧٦، وكتاب «كشف غياب الظلام»، ص ٢٥٠.

هدي رسول الله ﷺ، ولا هدي أصحابه، ولا من بعدهم من الأئمة المهتدin ..) <sup>(١)</sup>.  
ويقول أيضاً:

(نعم امتننت الوهابية أمر رسول الله ﷺ في هدم القباب التي بنيت على أهل البقىع من أهل البيت وغيرهم؛ لأن ذلك سنة رسول الله ﷺ وسنة أصحابه، ومن بعدهم من الأئمة المهتدin، ولا يعيّب على الوهابية بهدمهم القباب التي بنيت على ضرائح الأموات إلا من أعمى الله بصيرة قلبه) <sup>(٢)</sup>.

ويبيّن أحمد الكتلاني أن اتخاذ القبور مساجد من المحدثات الشركية فيقول: (لم يثبت قطعاً عن رسول الله ﷺ، ولا عن أصحابه بطريق صحيح ولا ضعيف، أنهم اتخذوا القباب والمشاهد، وأوقدوا فيها السرج، ولتشوّف ترابها، وركبوا عليها التوابيت، وكسوها بالورود والديباج إلى غير ذلك من أنواع البدع التي يفعلها الخارجون عن وفق الشريعة وهديه الذي كان عليه وأصحابه. بل الثابت الصحيح أنه جاء بهدمها وإبطالها كقوله ﷺ في حديث عمرو بن عبّة بعثت بصلة الأرحام، وكسر الأوّاث، وأن يوحّد الله لا يشرك به شيئاً).

وأجمع سلف الأمة وأئمتها على أن كل عمل جاز تحت أحكام الشريعة فما كان موافقاً لها فهو مقبول، وما كان خارجاً عن ذلك فهو مردود، وإن كان تقاضته الطياع، وتحالاته النفوس) <sup>(٣)</sup>.

وينقل محمد رشيد رضا بعض آقوال أهل العلم في البناء على القبور، فكان من قوله: (ذكر الإمام الشافعي في «الأم» أن ولاة مكة كانوا يهدمون ما بني في مقبرتها من القبور، ولا يعرض عليهم الفقهاء، ونقله عنه النووي في «شرح مسلم» عند شرح ما ورد في هذا المعنى من الأحاديث، وفي «الزواجر» لابن حجر الهنمي أن اتخاذ القبور مساجد وإيقاد السرج عليها واتخاذها أوّاثاً والطواف بها، واستسلامها والصلة إليها كلها من كبائر الذنوب ..) <sup>(٤)</sup>.

ويورد عبد الكريم بن فخر الدين بعض العلماء المانعين شد الرحال لزيارة القبور، فيقول: (ومن المانعين عن السفر لزيارة قبور الأولياء، القاضي الحسين من

(١) «الحجج الواضحة الإسلامية»، ق. ٣٥.

(٢) المرجع السابق، ق. ٤٤.

(٣) «الصيّب المطال»، ص. ١٦.

(٤) «المهدية السنّية» (حاشية)، ص. ٤٣، ٤٤.

الشافعية، وابن عقيل، وابن بطة وابن نيمية، وابن القيم وابن عبد الهادي من الحنابلة<sup>(١)</sup>.

ويصف الشيخ محمد بن عثمان الشاوي ما شاهده من الأعمال الفجورية في مكة المكرمة حين دخلها مع أتباع هذه الدعوة السلفية سنة ١٣٤٣هـ، وما فعلوه من هدم قباب الشرك، يقول رحمة الله:

(وبعد أن فرغنا من أعمال العمرة، وبادرنا إلى هدم القباب، وجدنا في القبة المبنية على قبر أم المؤمنين خديجة رضي الله عنها ما لا تستطاع حكايتها، من ذلك أنا وجدنا رقاماً مكتوباً فيها: يا خديجة يا أم المؤمنين جنتاك زائرين، وعلى بابك واقفين، فلا تردين خائبين فأشفعي لنا إلى محمد يشفع لنا إلى جبرائيل، ويشفع لنا جبرائيل إلى الله، ووجدنا عندها كثيراً قد جاء به صاحبه ليقربه إليها ... ووجدنا عند باب القبة عجوزاً شوهاه من سنتها، ولقد حثني غير واحد أنهم سألوها ما حالك، فقالت: هي خادمة لسيتها المتصرفة في الكون منذ عدة سنين، ولا تصوم، ولا تصلى، ومع ذلك يتمسح بها الزوار، وعند القبة من الشمع والسرج والآلات ما لا يحصى، وعندما من أنواع الطيب، ما لم نجد مثلاً عند البيت الحرام والحجر الأسود، وأمثال هذا كثير معلوم، فلهذا استعنا بالله تعالى على إزالة تلك القباب ... وأما ما هناك من القباب والأبنية على القبور والكتابة وأنواع الزخرفة فذلك شيء لا يعده عاد، لكن الذي نعتقد أن مجرد البناء على القبر من غير صرف شيء من أنواع العبادة لها ذلك بدعة محظمة؛ لأنها من أكبر الوسائل إلى تعظيم أرباب القبور وعبادتهم من دون الله ...<sup>(٢)</sup>).

ويوضح الشيخ عبد اللطيف بن إبراهيم بن عبد اللطيف<sup>(٣)</sup> (ت ١٣٨٦هـ) عن موقفهم من المشاهد والقباب على القبور، وذلك في قصيدة يرد بها على من سمي نفسه بـ«فتى البطحاء» حين استنكر ذلك الفتى، ما فعلته جيوش الموحدين أثناء دخولها مكة من هدم القباب، والأبنية على القبور ... يقول الشيخ عبد اللطيف:

وقلنا أتنا قد هدمنا مشاهداً لغيرنبي أو لأفضل صاحب  
نعم أتنا والحمد لله وحده نهدم قباب الشرك من كل جانب

(١) «الحق المبين»، ص ٢٣.

(٢) «القول الأسد»، ق ٣.

(٣) وهو حفيد الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن، ولد في الرياض سنة ١٣١٥هـ، وتعلم بها، ثم جلس للتدريس، وتولى إدارة المعاهد العلمية، وله معرفة بالعروض، ويقرض الشعر، وأصدر مجلة إسلامية، توفي في الرياض. انظر: «مشاهير علماء نجد»، ص ١٦٤.

ونكسر أوثاناً ونهمد ما بني على أثر أو بقعة للأطابيب<sup>(١)</sup>

وقد تضمن «البيان المفيد» - الذي اتفق فيه علماء الحجاز ونجد - أن البناء على القبور بدعة؛ لأن الرسول ﷺ أرسّل علّيَّ، فأمره أن لا يدع قبرًا مشرفًا إلا سواه بالأرض<sup>(٢)</sup>.

ولما سأله الشيخ عبد الله بن بلهيد علماء المدينة عن البناء على القبور سنة ١٤٤٤هـ، وكتبوا جواباً مطابقاً للسؤال جار على الأصول الشرعية والقوانين المرعية من ذكر الحكم بدلبله، وقام بعض المبتدعة وقعدوا وضجوا على تلك الفتوى - كما سبق بيانيه -، لما حدث كل ذلك، كتب الشيخ عبد الله بن بلهيد رحمة الله تعالى مقالة نور د منها قوله:

(وَهَذِهِ الْكِتَبُ مِنْ جَمِيعِ الْمَذَاهِبِ الْأَرْبَعَةِ قَدْ ثَبَّتَ فِيهَا أَحْكَامُ الْقُبُورِ، وَنَحْنُ لَمْ نَخْرُجْ عَمَّا فَالَّوْهُ، فَأَفَيُدُونَا مِنْ شَرَعِ الْبَنَاءِ عَلَى الْقُبُورِ، وَمِنْ أُولَئِنَاءِ بْنَى عَلَيْهَا، وَغَيْرُ خَافٍ عَلَى مَنْ لَهُ أَذْنٌ مَمَارِسَةً لِعِلْمِ الْحَدِيثِ وَالْفَقِيرِ وَالتَّارِيخِ أَنَّهُ فِي زَمَانِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا دُفِنَ أَحَدٌ فِي قَبْرٍ إِلَّا فِي التَّرَابِ، وَلَمْ يَجْعَصْ، وَلَمْ يَبْيَنْ عَلَيْهِ، وَكَذَلِكَ مَنْ مَاتَ مِنَ الصَّحَابَةِ بِالْمَدِينَةِ الْمُنْوَرَةِ، وَفِي مَكَّةِ الْمُكَرَّمَةِ، وَغَيْرُهَا مِنَ الْبِلَادِ الْبَعِيدةِ، وَكُلُّ مَنْ مَاتَ مِنْهُمْ دُفِنُوا هَنَالِكَ، وَلَمْ تَجْعَصْ قَبُورُهُمْ، وَلَمْ يَبْيَنْ عَلَيْهَا ..) <sup>(٣)</sup>

ويذكر الشيخ فوزان السابق جانباً من تلبيس عباد القبور، فيقول عنهم:

(إنهم يتعلقون بالأسماء، ويغيرون الحقائق من نصوص الكتاب والسنة) ويحرفونها عن مواضعها، ويعارضونها بالأحاديث الضعيفة والموضوعة، متحججين بها على فتح أبواب شرکهم وضلالهم، الذي أضلوا به كثيراً من جهله هذه الأمة متفقين في ذلك أثر من حذرهم نبيهم ﷺ عن سلوك سبيلهم، وذلك فيما جاء عنه عليه السلام من الأحاديث الصحيحة في لعن متذدي القبور مساجد، لأنه من الغلو الذي نهى الله تعالى عنه، وهو أصل عبادة الأصنام، ولذلك قالت عائشة رضي الله عنها: «ولولا ذلك لأبرز قبره غير أنه خشى أن يتخذ مسجداً»<sup>(٤)</sup><sup>(٥)</sup>.

(١) «القول الأسد»، ق. ٢٠، وقد أثبتت هذه القصيدة بعد نهاية رسالة الشاوي، وقد قرر قصيدة الشيخ عبد الطيف كل من المشايخ:

سعد بن حمد بن عتيق، وأبن سحمان، و محمد بن عبد اللطيف آل الشيخ كما أن للشيخ محمد الشاوي قصيدة يرد بها على فتوى البطحاء، وقد فرّط هذه القصيدة الشيخ محمد بن عبد اللطيف آل الشيخ.

<sup>٩</sup> انظر: «البيان المفيد»، ص ٢.

(٣) جريدة أم القرى، عدد ١٠٤، ٤ جمادى الثانية ١٣٤٥هـ، وانظر: «خطاب الشيخ ابن بلهيد» ص ١٩.

(٤) رواه البخاري ومسلم.

(٥) «البيان والأشهار»، ص ٣٢١.

والتأمل فيما نقلناه من موقف بعض أئمة الدعوة قولاً وفعلاً نحو أبنية القبور، واتخاذ القباب والافتتان بها، يظهر أن قولهم وفعلهم هو عين الحق والصواب الذي تشهد له الأدلة، وتثبته البراهين، وتعضده أقوال أهل العلم والدين، ومن ثم ظهر ما كان عليه الخصوم من الضلال والبعد عن جادة الصواب حين خالفوا ذلك الحق، وزاغوا عن الصدق، فظنوا الحق باطلأً، واعتراضوا على الشيخ الإمام وأتباعه - من بعده - فيما جاء به من الصواب.

وادركتنا ما كان عليه أئمة الدعوة من البصيرة والفقه لواقعهم وبينتهم فيما حکوه من الطامّات الشركية والمصابئ الكفرية والحوادث البدعية التي نزلت ووقعت في بلاد المسلمين بسبب الافتتان بالقبور وتزيينها.

## الفصل الثاني

### تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية

أورد خصوم الدعوة السلفية اعتراضًا آخر على إحدى قضايا الدعوة، فادعوا أن الشيخ الإمام ابتدع أمراً جديداً، واستحدث شأنًا منكراً، حين جعل التوحيد قسمين: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وفرق بين معنيهما.

وقد ساق الخصوم هذا التقسيم والتفريق بين التوحيديين في مقام الاعتراض والمخالفة للشيخ الإمام وأتباع دعوته، ولذا فإن اعتراضهم لا يخلو من تلبيس وتمويه وتزوير.

ويظهر أن سبب هذا الاعتراض من قبل الخصوم، هو اعتقادهم أن الإقرار بأن الله هو الخالق الرازق المحيي المحيي المدبّر، ب بهذه النفع والضر .. هو غاية التوحيد، فتوحيد الربوبية هو الواجب على المكلّف، وليس معنى كلمة التوحيد لا إله إلا الله عندهم إلا بأن الله وحده هو القادر على الاختراع، فإذا كان توحيد الربوبية هو غاية التوحيد، وهو المطلوب من كل مكلّف، فلا اعتبار إلى غيره، ولا نظر إلى ما عداه، ومن ثم رفض هؤلاء القوم هذا التقسيم واستنكروه، واعتراضوا على الشيخ الإمام في ذلك.

ونورد اعتراضهم كما جاء مسطوراً في كتبهم، ثم نتبعها بالمناقشة التي تكشف عن صحة ما قصده الشيخ الإمام وأتباعه من إيراد هذا التقسيم والتفريق، وأن تقسيم التوحيد إلى توحيد ربوبية وألوهية هو تقسيم ثبته النصوص القرآنية، والأحاديث الصحيحة، وأثار السلف الصالح.

يسوق علوى الحداد هذا الاعتراض فيقول:

(توحيد الألوهية داخل في عموم توحيد الربوبية، بدليل أن الله تعالى لما أخذ الميثاق على ذرية آدم، خاطبهم الله تعالى بقوله «أَلست بِرَبِّكُمْ»<sup>(١)</sup> ولم يقل بِإِلَهِكُمْ،

(١) سورة الأعراف: آية ١٧٢

فاكفى منهم بتوحيد الربوبية، ومن المعلوم أن من أقر له بالربوبية فقد أقر له بالألوهية، إذ ليس الرب غير الإله بل هو الإله بعينه.

ومن العجب العجاب قول المدعي الكذاب لمن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله من أهل القبلة أنت لم تعرف، التوحيد نوعان: توحيد الربوبية الذي أقرت به المشركون والكافر، وتوحيد الألوهية الذي أقرت به الحنفاء وهو الذي يدخلك في دين الإسلام.

وأما توحيد الربوبية فلا، فيا عجباً هل للكافر توحيد صحيح، فإنه لو كان توحيده صحيحاً لأخرجه من النار، إذ لا يبقى فيها موحد كما صرحت به الأحاديث<sup>(١)</sup>.

ويورد محسن بن عبد الكريم قول أحد أسلافه، وهو عبد الله بن عيسى حيث يقول - معتبراً على هذا التقسيم -

(ثم إن المخالف - يعني ابن عبد الوهاب - جعل التوحيد توحيدين توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، فقال: إن الأول اعترف به المشركون، وأما الثاني فلم يعترفوا به، وجعل توحيد الإلهية راجعاً إلى العبادة، ولا نعلم سلف له في هذا، ونحن لا نسلم الفرق، بل توحيد الربوبية هو توحيد الألوهية، إذ الصفة لا تنزل عن الموصوف، فرب السموات والأرض إلههما ...)<sup>(٢)</sup>.

ثم ينكر ابن عيسى إقرار مشركي العرب بتوحيد الربوبية مستدلاً بقوله تعالى: **﴿وَإِذَا قُيلَ لَهُمْ اسْجُدُوا لِرَحْمَنِّ مَنْ سَجَدَ لَمَا تَأْمُرَنَا وَزَادُوهُمْ نَفْرَةً﴾**<sup>(٣)</sup>.

ثم قال ابن عيسى: (فلم يكن مشركون العرب مقررين بالأحدية والربوبية كما زعم ...)<sup>(٤)</sup>.

ويقول داود بن جرجيس حول هذا التقسيم:

(إن هذه الشبهة هي التي غرّ بها إيليس هؤلاء وأشباههم، فإذا رأيت جوانها سقطت، وتبيّن المؤمن من الكافر، والموحد من المشرك، فاعلم أن الكافر كانوا مشركين بالله تعالى أصنامهم في الربوبية والعبادة .. فمن قال أن الكافر كانوا يوحدون الله

(١) *المسباح الآنام*، ص ١٧.

(٢) *الفتحات الوجدة*، ق ٢٣، ٢٤.

(٣) سورة الفرقان: آية ٦٠.

(٤) *الفتحات الوجدة*، ق ٢٤.

توحيد الربوبية أخذًا من ظاهر بعض الآيات، فقد أخطأ، وما أصاب، ولا تدبر السنة ولا الكتاب، فإن الربوبية والألوهية متلازمان. رب والإله معناهما واحد، لأن الذي يستحق أن يعبد لابد أن يكون ربًا<sup>(١)</sup>.

ويدعى السمنودي أن مشركي العرب وقعوا في الكفر بسبب اتخاذهم ربًا من دون الله، وعلى ذلك فهم غير مقررين بتوحيد الربوبية، يقول السمنودي:

(لقد جاء مشركون العرب الكفر من جهة اعتقادهم استحقاق العبادة لغير الله، واتخاذه ربًا من دون الله، وأما المسلمين فإنهم بحمد الله بريئون من ذلك، إذ لا يعتقدون شيئاً يستحق الألوهية والعبادة غير الله تعالى، فهذا هو الفرق بين الحالين. وأما هؤلاء الجاهلون المكفرون للMuslimين، فإنهم لم يعرفوا الفرق بين الحالين، تخطبوا وقالوا أن التوحيد نوعان: توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية)<sup>(٢)</sup>.

ويقول السمنودي - في موضع آخر -

(وأما المشركون الذين نزلت فيهم الآيات القرآنية، فكانوا يعتقدون استحقاق أصنامهم الألوهية والعبادة، ويعظمونها تعظيم الربوبية، وإن كانوا يعتقدون أنها لا تخلق شيئاً<sup>(٣)</sup>).

ويورد أحمد دحلان تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية ويستنكر هذا التقسيم، ثم يذكر أدلة على إبطاله، يقول دحلان:

(وقالوا أن التوحيد نوعان توحيد الربوبية، وهو الذي أقر به المشركون، وتوحيد الألوهية وهو الذي أقر به الموحدون، وهو الذي يدخلك في دين الإسلام، وأما توحيد الربوبية فلا يكفي، وكلامهم باطل .. فإن توحيد الربوبية هو توحيد الألوهية.

ألا ترى إلى قوله تعالى: «أَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى»<sup>(٤)</sup> ولم يقل أَسْتَ بِإِلَهِكُمْ، فاكتفى منهم بتوحيد الربوبية، ومن المعلوم أن من أقرَ الله بالربوبية فقد أقرَ له بالألوهية، إذ ليس الرب غير الإله، بل هو الإله بعينه.

وفي الحديث «إن الملائكة يسألان في قبره فيقولان له: من ربك؟»<sup>(٥)</sup> ولم يقولا:

(١) نقلًا عن: «سعادة الدارين» ٢٢/٢.

(٢) «سعادة الدارين» ٢٢/٢.

(٣) المرجع السابق، ٣٠٤/١.

(٤) سورة الأعراف: آية ١٧٢.

(٥) رواه أحمد وأبو داود والنسائي وغيرهم، وهو جزء من حديث البراء بن عازب.

من إلهك؟، فدل على أن توحيد الربوبية هو توحيد الألوهية.

ـ ثم قال - وهل للكافر توحيد صحيح؟ فإنه لو كان للكافر توحيد صحيح لأخرجه من النار، إذ لا يبقى فيها موحد. فهل سمع المسلمين في الأحاديث والسير أن رسول الله عليه السلام إذا قدمت عليه أجلاف العرب ليسلموا على يده، يفضل لهم توحيد الألوهية، وتوحيد الربوبية، ويخبرهم أن توحيد الألوهية هو الذي يدخلهم في دين الإسلام، أو يكتفي منهم بمجرد الشهادتين، وظاهر اللفظ، ويحكم بإسلامهم، فما هذا الافتراء والزور على الله ورسوله، فإن من وحد الرب فقد وحد الإله، ومن أشرك بالرب فقد أشرك بالإله، فليس للMuslimين إله غير الرب، فإذا قالوا لا إله إلا الله، إنما يعتقدون أنه هو ربهم، فينفعون الألوهية عن غيره، كما ينفعون الربوبية عن غيره<sup>(١)</sup>.

وقد تحدث يوسف الدجوي عن هذا الاعتراض فأطال، فاستنكر التقسيم السابق - وذكر أدلة وحججه، فقال:

(قولهم أن التوحيد ينقسم إلى توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية تقسيم غير معروف لأحد قبل ابن تيمية ...، وغير معقول، وما كان رسول الله عليه السلام يقول لأحد يدخل في الإسلام أن هناك توحيديين، وأنك لا تكون مسلماً حتى توحد توحيد الألوهية، ولا أشار إلى ذلك بكلمة واحدة، ولا سمع ذلك عن أحد من السلف الذين يتبعحون باباً عهم في كل شيء، ولا معنى لهذا التقسيم، فإن الإله الحق هو الرب الحق، والإله الباطل هو الرب الباطل، ولا يستحق العبادة والتاليه إلا من كان رباً، ولا معنى لأن عبد من لا نعتقد فيه أنه رب ينفع ويضر ..<sup>(٢)</sup>).

ثم ساق الدجوي أدلة واستدلاله فقال:

(يقول تعالى: ﴿وَلَا يأْمِرُكُمْ أَنْ تَتَخَذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا﴾<sup>(٣)</sup> فصرح بتعدد الأرباب عندهم، وعلى الرغم من تصريح القرآن بأنهم جعلوا الملائكة أرباباً، يقول ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب:

أنهم موحدون توحيد الربوبية، وليس عندهم إلا رب واحد، وإنما أشركوا في توحيد الألوهية.

ويقول يوسف عليه السلام لصاحب السجن وهو يدعوهما إلى التوحيد ﴿أَرْبَابٌ

(١) الدرر السنية، ص. ٤٠، ٤١.

(٢) مجلة نور الإسلام، المجلد الرابع، مقال بعنوان «توحيد الألوهية، وتوحيد الربوبية»، ص ٢٥٥، ٢٥٦.

(٣) سورة آل عمران: آية ٨٠.

متفرقون خير أم الله الواحد القهار<sup>(١)</sup>، ويقول الله تعالى: **﴿فُوْهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَنِ قَلْ هُوَ رَبِّهِ﴾**<sup>(٢)</sup> وأما هم - أي مشركوا العرب - فلم يجعلوه ربًا، ومثل ذلك قوله تعالى: **﴿لَكُنَا هُوَ اللَّهُ رَبِّي﴾**<sup>(٣)</sup> خطاباً لمن أنكر ربوبيته تعالى).

- إلى أن قال الدجوي -: (فليس عند هؤلاء الكفار توحيد الربوبية، كما قال ابن تيمية، وما كان يوسف عليه السلام يدعوهם إلا إلى توحيد الربوبية؛ لأنه ليس هناك شيء يسمى توحيد الربوبية، وشيء آخر يسمى توحيد الألوهية عند يوسف عليه السلام. فهل هم أعرف بالتوحيد منه أم يجعلونه مخطئاً في التعبير بالأرباب دون الآلهة).

ويقول الله تعالى فيأخذ الميثاق: **﴿أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلِّي﴾**<sup>(٤)</sup>، فلو كان الإقرار بالربوبية غير كاف، وكان متحققاً عند المشركين، ولكنه لا ينفعهم كما يقول ابن تيمية، ما صح أن يؤخذ عليهم الميثاق بهذا، ولا صح أن يقولوا يوم القيمة: **﴿إِنَّا كَنَا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾**<sup>(٥)</sup>، وكان الواجب أن يغير الله عباره الميثاق إلى ما يجب اعترافهم بتوحيد الألوهية، حيث أن توحيد الربوبية غير كاف كما يقول هؤلاء إلى آخر ما يمكننا أن نتوسع فيه، وهو لا يخفى عليك، وعلى كل حال فقد اكتفى منهم بتوحيد الربوبية، ولو لم يكونوا متلازمين لطلب إقرارهم بتوحيد الألوهية أيضاً<sup>(٦)</sup>.

ثم يقول:

(فهل ترى للمشركين توحيداً بعد ذلك يصح أن يقال فيه أنه عقيدة؟ أما التي يموتون<sup>(٧)</sup> فيقولون بعد هذا كله أنهم موحدون بتوحيد الربوبية، وأن الرسل لم يقاتلواهم إلا على توحيد الألوهية الذي لم يكفروا إلا بتركه، ولا أدرى ما معنى هذا الحصر مع أنهم كذبوا الأنبياء وردوا ما أنزل عليهم، واستحلوا المحرمات وأنكروا البعث واليوم الآخر، وزعموا أن الله صاحبة ولداً .. إلخ، وذلك كله لم يقاتلهم عليه الرسل في رأي هؤلاء، وإنما قاتلواهم على عدم توحيد الألوهية كما يزعمون)<sup>(٨)</sup>.

(١) سورة يوسف: آية .٣٩

(٢) سورة الرعد: آية .٣٠

(٣) سورة الكهف: آية .٣٨

(٤) سورة الأعراف: آية .١٧٢

(٥) سورة الأعراف: آية .١٧٢

(٦) مجلة نور الإسلام، المجلد الرابع، مقال بعنوان «توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية»، من .٢٥٦، .٢٥٧.

(٧) يريد الدجوي بهذا اللقب: أتباع ابن تيمية.

(٨) المرجع السابق، من .٢٥٩.

ويتعجب الدجوي مرة أخرى من هذا التفريق فيقول:

(وإني أعجب لتفريقهم بين توحيد الألوهية والربوبية، وجعل المشركين موحدين توحيد الربوبية مع قوله تعالى: ﴿اتخذوا أحبارهم ورہبانهم أرباباً من دون الله﴾<sup>(١)</sup> وهل المراد من الأرباب إلا المعبودون؟<sup>(٢)</sup>).

ويسوق العاملی تقسيم التوحيد في مقام الاعتراض حيث يقول:

(وقسموا التوحيد إلى توحيد الربوبية، وهو الاعتقاد بأن الخالق الرازق المدبر للأمر هو الله، وتوحيد العبادة وهو صرف العبادة كلها إلى الله قالوا: ولا ينفع الأول بدون الثاني؛ لأن مشركي قريش كانوا يعتقدون بالأول فلم ينفعهم لعدم إقرارهم بالثاني، كذلك المسلمين لا ينفعهم الإقرار بتوحيد الربوبية، لعبادتهم الأنبياء والصالحين وقبورهم بنفس الأشياء التي كان المشركون يعبدون أصنامهم بها).<sup>(٣)</sup>.

ويورد حسن خزبك عنواناً - في كتابه المقالات الوفية - باسم: «العقيدة المستحدثة التفارق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية» كان مما قاله فيه:

(وعقidiتهم الجديدة هي التفارق بين توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية، فقالوا أن الكفار وحدوا توحيد الربوبية، ولم يوحدوا توحيد الألوهية؛ لأنهم مع اعترافهم بأن الله هو الخالق الرازق عبدوا الأصنام ..)<sup>(٤)</sup> - ثم نقل حسن خزبك كلام دحلان -.

فأنكر هؤلاء الخصوم تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، ولم يفرقوا بينهما، وجعلوا توحيد الربوبية هو الغاية والمطلوب من المكّف، وادعوا أن مشركي وعرب الذين قاتلهم رسول الله ﷺ لم يكونوا مقرّين بأن الله هو رب الخالق الرازق المدبر المحي المميت .. ونحوها من صفات الربوبية - كما هو ظاهر كلام الخصوم -.

لذا يقول الطبطبائي:

(ثم إنه سبحانه حكم بشرفهم لاتخاذهم تلك الأصنام شريكًا لله في خلق وتدبير العالم، وجوزوا عبادتها خلافاً لله تعالى فيما نهاهم عنه على لسان أنبيائه بقوله تعالى: ﴿فلا تجعلوا لله أنداداً﴾<sup>(٥)</sup>، وأين هذا من لا يعتقد في الأنبياء، والصلحاء الخلق

(١) سورة التوبة: آية ٣١.

(٢) المرجع السابق، ص ٣٢٢.

(٣) «كشف الارتياپ»، ص ١٤٠.

(٤) «المقالات الوفية»، ص ٢٠٣ بتصرّف يسیر.

(٥) سورة البقرة: آية ٢٢.

والتبير ولا يعتقد عبادتهم<sup>(١)</sup>.

وترتب على ما سبق بيانه، أن الخصوم فهموا أن العبادة لله هي مجرد الخضوع للرب، والاعتراف بأفعال الرب مثل الرزق والإحياء والإماتة والنفع والضر.

لذا يقول أحدهم - وهو محمد بن عبد المجيد - في تعريف العبادة:

(فالعبادة شرعاً غاية التذلل والخضوع لمن يعتقد له الخاضع بعض صفات الربوبية، كما ينبغي عنه موضع استعمالها في الشرع).

فغاية الخضوع لا تكون عبادة بمجردتها بل حتى تكون على وجه خاص، وهو اعتقاد الخاضع ثبوت صفة من صفات الربوبية للمخصوص له<sup>(٢)</sup>.

وإذا انتقلنا إلى مجال المناقشة والجواب على الاعتراض - السابق -، فنجد أن الشيخ الإمام رحمة الله قد اعنى بهذا التقسيم، والتفريق بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، فقد قرر رحمة الله الفرق بينهما في أكثر من موضع، وبين أن مشركي العرب مقررون بتوحيد الربوبية - كما سيأتي موضحاً بالنصوص القرآنية -، ولكنهم أنكروا توحيد العبادة، وقالوا - كما حكى القرآن عنهم - «أجعل الآلهة إلهاً واحداً إن هذا لشيء عجب»<sup>(٣)</sup>.

يقول الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله -:

(إِنَّمَا تَحْقِّقُ أَنَّهُمْ مُقْرَرُونَ بِهَذَا، وَلَمْ يَدْخُلُوهُ فِي التَّوْحِيدِ الَّذِي دَعَاهُمْ إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، وَعَرَفُوا أَنَّ التَّوْحِيدَ الَّذِي جَحَدُوهُ هُوَ تَوْحِيدُ الْعِبَادَةِ، وَعَرَفُوا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَاتَلُوهُمْ عَلَى هَذَا الشَّرِكِ، وَدَعَاهُمْ إِلَى إِخْلَاصِ الْعِبَادَةِ لِلَّهِ وَحْدَهُ، كَمَا قَالَ تَعَالَى: «فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا»<sup>(٤)</sup>).

فإقرارهم بتوحيد الربوبية لم يدخلهم في الإسلام، وإن فصدتهم الملائكة والأنبياء والأولياء، يريدون شفاعتهم، والتقرب إلى الله بذلك هو الذي أحل دماءهم وأموالهم ... وهذا التوحيد هو معنى قولك لا إله إلا الله<sup>(٥)</sup>.

ويبيّن الشيخ الإمام الفرق بين التوحيدين فيقول:

(١) «البراهين الجلية»، ص ٣٢، ٣٣، وانظر: «منهج الرشاد» لجعفر النجفي، ص ٢٩.

(٢) «الرد على بعض المبتدةءة من الطائفنة الوهابية»، ص ١٠.

(٣) سورة ص: آية ٥.

(٤) سورة الجن: آية ١٨.

(٥) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ١٥٦/١، ١٥٧.

(فإذا قيل لك ما الفرق بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية؟ فقل: توحيد الربوبية فعل الرب مثل الخلق، والرزق، والإحياء، والإماتة، وإنزال المطر، وإنبات النبات، وتدبير الأمور. وتوحيد الإلهية فعلك أيها العبد مثل: الدعاء، والرجاء، والخوف، والتوكل، والإذابة، والرغبة، والرهبة، والنذر، والاستغاثة، وغير ذلك من أنواع العبادة<sup>(١)</sup>).

ويوضح الشيخ رحمة الله اجتماع الربوبية والألوهية، وافتراقهما فيقول:

(اعلم أن الربوبية والألوهية يجتمعان، ويفترقان كما في قوله: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ إِلَهِ النَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup>، وكما يقال رب العالمين وإله المرسلين، وعند الإفراد يجتمعان كما في قول القائل: من ربك، مثاله الفقر والمسكين نوعان في قوله: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفَقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ﴾<sup>(٣)</sup>، ونوع واحد في قوله ﴿أَفَتَرَضُ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تَوْخِذُ مِنْ أَغْنِيَاهُمْ فَتَرَدُ إِلَى فَقَرَائِهِمْ﴾<sup>(٤)</sup>، إذا ثبت هذا فقول الملكين للرجل في القبر: من ربك؟ معناه من إلهك، لأن الربوبية التي أقر بها المشركون ما يمتحن أحد بها وكذلك قوله: ﴿الَّذِينَ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّا أَنْ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ﴾<sup>(٥)</sup> وقوله: ﴿قُلْ أَغَيْرُ اللَّهِ أَبْغِي رَبِّي﴾<sup>(٦)</sup> وقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا﴾<sup>(٧)</sup> فالربوبية في هذا هي الألوهية ليست فسيمة لها، كما تكون فسيمة لها عند الاقتران فينبغي التقطن لهذه المسألة<sup>(٨)</sup>.

وفي هذه المقالة - السابقة - التي سطرها الشيخ الإمام جواب على كثير من الأدلة التي استدل بها أولئك الخصوم في إبطال هذا التقسيم، حين أظهر الشيخ وفصل متى يجتمع توحيد الربوبية والألوهية، ومتى يفترقان مما ثبت صواب هذا التقسيم والتفرق، وأن نصوص القرآن والسنة تثبته وتدل عليه.

(١) المرجع السابق، ٣٧١/١.

وانظر: ما كتبه الشيخ حول تلك المسألة في مجموعة مؤلفاته:

٣٩٩، ٢٠٠، ٣٦٣، ٣٩٨.

١٢٤/٥، ١٤٤، ١٤٥، ١٨٢، ١٨٧.

١٢٤/٥.

(٢) سورة الناس: آية ١ - ٣.

(٣) سورة التوبه: آية ٦٠.

(٤) جزء من حديث رواه البخاري ومسلم.

(٥) سورة الحج: آية ٤٠.

(٦) سورة الأنعام: آية ١٦٤.

(٧) سورة فصلت: آية ٣٠.

(٨) «مجموعة مؤلفات الشيخ»، ١٧/٥.

ويرد صاحب «التوضيح» على من ادعى أن الألوهية هي القدرة على الاختراع  
فینکر مقالته ثم يجيب عليها:

(معنى الالوهية أنها القدرة على اختراع الخلق والتدبير، فمن قال لا إله إلا الله واعتقد أنه لا يقدر على اختراع الخلق والتدبير إلا الله فلا شريك له في ذلك، كان ذلك هو معنى لا إله إلا الله.

ولم يعلم أن مشركي العرب كانوا مقرئين بهذا المعنى معترفين، فلم يقولوا أن العالم له خالقان، أو مدبران بل الخالق والمدبر واحد، (ولن سألتهم من خلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر ليقولن الله فائٍ تؤفكون) (١).

فهذا التوحيد من الواجب على العبيد، ولكن لا يحصل به التوحيد لإله كل العبيد،  
ولا يخلص بمجرده عن الشرك الذي هو أكبر الكبائر، ولا يغفره الله يوم تبلى السرائر،  
بل لابد أن يخلص الدين كله لله فلا يتاله بقلبه غير الله، ولا يعبد إلا إياه مخلصاً له  
الدين<sup>(٢)</sup>.

ويرد صاحب «التوضيح» على من زعم أن مشركي العرب يعتقدون النفع والضر لغير الله فيقول:

(زعمه أن المشركين الأولين كانوا يعتقدون النفع والضر، والعطاء والمنع من غير رب العالمين، ويرد هذا صريح قوله تعالى: ﴿فَلْ أَرَيْتُمْ إِنْ أَنَا كُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنْتُمْ السَّاعَةُ أَغْيَرُ اللَّهَ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ بِلْ إِيَاهُ تَدْعُونَ فَيُكَشَّفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسُونَ مَا تَشْرِكُونَ﴾<sup>(٢)</sup>، وقوله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾<sup>(٤)</sup> ...)<sup>(٥)</sup>.

ويذكر الحازمي الغالية من إرسال الرسل، فيشير إلى الفرق بين التوحيديين حيث يقول:

(اعلم أن الله تعالى لم يبعث رسلاً عليهم السلام وينزل كتبه ليعرف خلقه بأنه هو الخالق لهم، الرازق ونحو ذلك، فإن هذا يقرّ به كل مشرك قبل بعثة الرسل، قال

(١) سورة العنكبوت: آية ٦١.

(٢) «الوضياع عن توحيد الخلاق»، ص ١٨٠.

(٣) سورة الأنعام: آية ٤٠، ٤١.

(٤) سورة يوسف: آية ١٠٦.

<sup>(٥)</sup> «الوضياع عن توحيد الخلق»، ص ١٨٠

وانظر: بقية الأدلة ص ١٨١، ١٨٢.

الله تعالى: ﴿وَلَئِن سَأَلْتُهُم مِّنْ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لِيَقُولُنَّ خَلْقَنِي الْعَزِيزُ﴾<sup>(١)</sup> - وذكر الحازمي آيات كثيرة تدل على ما قال - ... بل بعث رسلاً، وأنزل كتابه، لإخلاص توحيده، وإفراذه بالعبادة لا يتم إلا بأن الدعاء كله لله والنداء والاستغاثة، والاستعانة، والرجاء، واستجلاب الخير، واستدفع الشر له ومنه، لا لغيره، ولا من غيره، ولا يدعى مع الله أحد ... وقد تقرر أن شرك المشركين الذين بعث الله تعالى إليهم خاتم رسليه ﷺ لم يكن إلا باعتقادهم أن الآنداد التي اتخذوها تنفعهم، وتقر لهم إلى الله زلفي، وتشفع لهم عنده مع اعترافهم بأن الله سبحانه هو خالقها، وخالقهم، ورازقها، ورازقهم، ومحببها ومحييهم ومميتها ومميتهم ..<sup>(٢)</sup>.

ثم يقول الحازمي - مبيناً وجه الشبه بين المشركين الأولين وبين عباد القبور - :

(فَإِنْ قَلْتَ أَنْ هُؤُلَاءِ الْقَوْبُرِيَّينَ يَعْتَقِدُونَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى هُوَ الضَّارُ النَّافِعُ، وَالْخَيْرُ وَالشَّرُّ بِيَدِهِ، وَإِنَّمَا اسْتَغْاثُوا بِالْأَمْوَاتِ فَصَدَّأً لِإِنْجَازِهِ مَا يَطْلَبُونَهُ مِنَ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ).

قلت: وهكذا كانت الجاهلية فإنهم يعلمون أن الله سبحانه هو الضار النافع، وأن الخير والشر بيده، وإنما عبدوا الأصنام لتقر لهم إلى الله زلفي كما حكاه الله عنهم في كتابه العزيز).<sup>(٣)</sup>

ويورد الشيخ عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطين هذا التقسيم، ويسوق بعض أقوال أهل العلم التي توضح ذلك التقسيم وتقرره، فيقول رحمة الله:

(وَأَمَّا الْإِقْرَارُ بِتَوْحِيدِ الرَّبُوبِيَّةِ وَهُوَ أَنَّ اللَّهَ سَبَّانُهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَمَلِيكُهُ وَمَدِيرُهُ. فَهَذَا يَقُرُّ بِهِ الْمُسْلِمُ وَالْكَافِرُ وَلَا يَدْعُ مِنْهُ، لَكِنْ لَا يَصِيرُ الْإِنْسَانُ بِهِ مُسْلِمًا حَتَّى يَأْتِي بِتَوْحِيدِ الْإِلَهِيَّةِ الَّذِي دَعَتْ إِلَيْهِ الرُّسُلُ، وَأَبَى عَنِ الْإِقْرَارِ بِهِ الْمُشَرِّكُونَ، وَبِهِ يُتَمِّزُ الْمُسْلِمُ مِنَ الْمُشَرِّكِ، وَأَهْلُ الْجَنَّةِ مِنْ أَهْلِ النَّارِ، فَقَدْ أَخْبَرَ سَبَّانَهُ فِي مَوَاضِعٍ مِنْ كِتَابِهِ عَنِ الْمُشَرِّكِينَ أَنَّهُمْ يَقْرُونَ بِتَوْحِيدِ الرَّبُوبِيَّةِ، وَيَحْتَاجُ عَلَيْهِ سَبَّانُهُ بِإِقْرَارِهِ بِتَوْحِيدِ الرَّبُوبِيَّةِ عَلَى إِشْرَاكِهِمْ فِي تَوْحِيدِ الْأَلَوَهِيَّةِ).

قال سبحانه: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُكُ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ، وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ، وَيُخْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيِّ، وَمَنْ يَدْرِي الْأَمْرَ فَسِيَقُولُونَ اللَّهُمَّ إِنَّا إِلَيْكَ أَنْتَ الْمُهْمَّ﴾<sup>(٤)</sup> الآية.

(١) سورة الزخرف: آية .٩.

(٢) ، (٣) «إيقاظ الوستان»، ق .١، ٢.

(٤) سورة يونس: آية .٣١.

قال البكري الشافعي في تفسيره على هذه الآية: إذا قلت إذا أقرروا بذلك فكيف عبدوا الأصنام؟ قلت: كلهم كانوا يعتقدون بعبادتهم الأصنام عبادة الله، والتقرب إليه، لكن في طرق مختلفة، ففرقة قالت: ليس لنا أهلية عبادة الله بلا واسطة لعظمته، فعبدناها للتقربنا إليه زلفي. وفرقة قالت: الملائكة ذو وجاهة عند الله، اتخذناها أصناماً على هيئة الملائكة للتقربنا إلى الله زلفي، وقالت: جعلنا الأصنام قبلة لنا في العبادة كما أن الكعبة قبلة في عبادته. وفرقة اعتقدت أن لكل صنم شيطاناً متوكلاً بأمر الله، فمن عبد الصنم حق عبادته قضى الشيطان حواجه بأمر الله، وإلا أصحابه الشيطان ينكحة بأمر الله.

وقال ابن كثير عند قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا  
لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي﴾<sup>(١)</sup> إنما يحملهم على عبادتهم أنهم عبدوا الأصنام اتخذوها  
على صور الملائكة المقربين في زعمهم، فعبدوا تلك الصور تنزيلاً لذلك منزلة  
عبادتهم الملائكة ليشفعوا لهم عند الله في نصرهم، ورزقهم وما ينوبهم من أمر الدنيا.  
وقال تعالى: ﴿هُوَ مَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُون﴾<sup>(٢)</sup> قال ابن عباس  
وغيره: إذا سألهم من خلق السموات والأرض قالوا الله، وهم يبعدون معه غيره.  
فسرروا الإيمان في هذه الآية باقرارهم بتوحيد الربوبية، والشرك بعبادتهم غير الله  
وهو توحيد الألوهية<sup>(٣)</sup>.

ويبيّن الشّيخ الشّثري الفرق بين التّوحيدين من خلال إقرار المشركين بتوحيد الربوبية دون توحيد الألوهية، فيقول رحمة الله:

(توحيد الربوبية لم ينكره المشركون، بل أقرّوا به، فلو أشرك أحد فيما يختص بالرب من ذلك، لكان شركاً في توحيد الربوبية لا يغفر، والرب سبحانه يأمر نبيه في كتابه العزيز بأن يتحجّج على المشركين في شركهم في توحيد الألوهية بإقرارهم بتوحيد الربوبية. قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزَقُكُمْ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَمْ مِنْ يَمْلِكُ السَّمَعَ وَالْأَبْصَارَ، وَمَنْ يَخْرُجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ، وَيَخْرُجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيِّ، وَمَنْ يَبْرُرُ الْأَمْرَ فَسِيَقُولُونَ اللَّهُ أَفَلَا تَنْتَقُونَ﴾<sup>(٤)</sup> وقال تعالى: ﴿هَلْ مِنْ شَرِكَائِكُمْ مِنْ يَبْدَا الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْدِه قَلْ أَفَلَا الْخَلْقَ ثُمَّ يَعْدِه فَأَنِي يُؤْفِكُونَ﴾<sup>(٥)</sup> - وغيرها من الآيات التي ذكرها

١١) سورة الزمر: آية ٣.

(٢) سورة يوسف: آية ١٠٦

(٣) «الانتصار»، ص ٨، ٩.

سیدۃ رسول: آیہ ۳۱

(٨) سیدة بونس؛ آیه ۳۴

المؤلف - ثم قال الشcri:

(أَتَرَاهُمْ مُشْرِكِينَ فِي رِبوبِيَّتِهِ الَّتِي أَقْرَوْا بِهَا أَمْ شَرَكُوهُمْ فِي تَوْحِيدِ الإِلَهِيَّةِ بِجَعْلِ مَعْبُودِيهِمْ وَسَائِطًا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ؟<sup>(١)</sup>)

ويقول أيضاً - موضحاً شرك كفار العرب الأوَّلين - :

(إِذَا عَرَفْتُ أَنَّهُمْ لَمْ يَعْتَقِدُوا فِيمَنْ عَبَدُوهُمْ صَفَاتُ الرِّبُوبِيَّةِ، إِنَّمَا جَعَلُوهُمْ وَسَائِطًا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّهِ يَحْبُونَهُمْ كَحْبَ اللَّهِ، يَدْعُونَهُمْ وَيَتَنَلَّوْنَ لَهُمْ، وَيَتَضَرُّعُونَ إِلَيْهِمْ لِطَلَبِ الْحَاجَاتِ، وَتَفْرِيْجِ الْكَرَبَاتِ، وَإِغْاثَةِ الْلَّهَفَاتِ، بِزَعْمِهِمْ أَنْ رَتِبَتْهُمْ فَصَرَّتْ عَنِ التَّأْهِلِ لِسُؤَالِ رَبِّ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتِ قَالَ تَعَالَى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَئِكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيَقْرُبُونَا إِلَى اللَّهِ زَلْفَى إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فَيَمَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَافِرٌ﴾<sup>(٢)</sup>).<sup>(٣)</sup>

ومما أورده السهسواني في الجواب على اعتراض دحلان، قوله رحمه الله:

(لا مرية في أننا مأمورون باعتقاد أن الله وحده هو ربنا ليس لنا رب غيره وباعتقاد أن الله وحده هو معبود ليس لنا معبود غيره، وأن لا نعبد إلا إياه، والأمر الأول هو الذي يقال له توحيد الربوبية، والأمر الثاني هو الذي يقال له توحيد الألوهية ..)<sup>(٤)</sup>

ثم نكر السهسواني الآيات الدالة على كلا الأمرين<sup>(٥)</sup> - إلى أن قال رحمه الله:

(ولا أظنك شاكاً في أن مفهوم الرب، ومفهوم الإله متغايران، وإن كان مصداقهما في نفس الأمر، وفي اعتقاد المسلمين الخالص واحداً. وذلك يقتضي تغاير مفهومي التوحيد، فممكن أن يعتقد أحد من الصالحين توحيد «الرب»، ولا يعتقد توحيد الإله، وأن يشرك واحد من المبطلين في الإلهية، ولا يشرك في الربوبية، وإن كان هذا باطلأً في نفس الأمر، ألا ترى أن مصداق الرازق، ومالك السمع والأبصار، والمحي والمميت، ومدير الأمر، ورب السموات السبع، ورب العرش العظيم، ومن بيده ملکوت كل شيء والخالق، ومسخر الشمس والقمر، ومنزل الماء من السماء، ومصداق الإله واحد؟ ومع ذلك كان مشركون العرب يقرّون بتوحيد الرازق ومالك السمع والأبصار وغيرهما ويشركون في الألوهية والعبادة)<sup>(٦)</sup>.

(١) تأييد الملك المنان، ق ٢٤، ٢٥.

(٢) سورة الزمر: آية ٣.

(٣) تأييد الملك المنان، ق ٢٦.

(٤) مصيانت الإنسان، ص ٤٤٤.

(٥) انظر: المراجع السابق، ص ٤٤٤ - ٤٤٦.

(٦) المراجع السابق، ص ٤٤٦، ٤٤٧.

ويكشف السهسواني عن تتبّعه مفید، وهو أن كون مصدق الرب عين مصدق الإله في نفس الأمر، وعند المسلمين المخلصين، لا يقتضي اتحاد مفهوم توحيد الربوبية والألوهية، ولا اتحاد مصدق الرب والإله عند المشركين ..

يقول رحمة الله:

(فعباد القبور يقرن بتوحيد الرازق، والمحي والمميت، والخالق والمؤثر، والمدبر والرب، ومع ذلك يدعون غير الله من الأموات خوفاً وطمعاً، وينبغون لهم وبطوفون لهم، ويحلقون لهم، ويخرجون من أموالهم جزءاً لهم، وكون مصدق الرب عين مصدق الإله في نفس الأمر، وعند المسلمين المخلصين، لا يقتضي اتحاد مفهوم توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، ولا اتحاد مصدق الرب والإله عند المشركين من الأمم الماضية، وهذه الأمة .)

أما نعْلَمُ أن لفظ توحيد الربوبية، ولفظ توحيد الألوهية كلاهما مرکبان إضافيان، والمضاف في كليهما كلي، وهذا غني عن البيان، وكذلك المضاف إليه في كليهما، فإن الربوبية والألوهية متذاعان من الرب والإله، وهم كليان. أما الرب فلأن معناه المالك والسيد والمتصرف للإصلاح والمصلح والمدبر، والمربى، والجابر، والقائم والمعبد، وكل واحد مما ذكر معنى كلي.

وأما الإله فلأن معناه المعبد بحق أو باطل، وهو معنى كلي، فالمنتزع منها أيضاً يكون معنى كلياً، فتوحيد الربوبية اعتقاد أن الرب واحد سواء كان ذلك الرب عين الإله أو غيره، وتوحيد الألوهية اعتقاد أن الإله واحد سواء كان ذلك الإله عين الرب أو غيره.

وإذا تقرر هذا فنقول: يمكن أن يوجد في مادة توحيد الربوبية ولا يوجد توحيد الألوهية لمن يعتقد أن الرب واحد، ولا يعتقد أن الإله واحد، بل يعبد الله كثيرة. ويمكن أن يوجد في مادة توحيد الألوهية ولا يوجد توحيد الربوبية لمن يعتقد أن المستحق للعبادة واحد، ولا يعتقد وحدانية الرب، بل يقول أن الأرباب كثيرة متفرقة، ويمكن أن يجتمعوا في مادة واحدة كمن يعتقد أن الرب والإله واحد، فثبتت أن مفهوم توحيد الربوبية مغاير لمفهوم توحيد الألوهية. نعم توحيد الربوبية من حيث أن الرب مصدقه إنما هو الله تعالى لا غير يستلزم توحيد الألوهية، من حيث أن الإله مصدقه إنما هو الله تعالى لا غير، لكن هاتين الحيثيتين زائدتان على نفس مفهومي التوحيدين، ثابتان بالبرهان العقلي والنفلي<sup>(١)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ٤٤٧ - ٤٤٩.

ثم يقول السهسواني:

(على أنا لو قطعنا النظر عن بحث تغاير مفهومي التوحيديين، فمطلوبنا حاصل أيضاً، فإن توحيد الألوهية لا يتأتى إنكاره من أحد من المسلمين.

وهو كاف لإثبات إشراك عباد القبور، فإنهم إذا دعوا غير الله رغبة وريبة، وطلبو منهم ما لا يقدر عليه إلا الله، ونحرروا لهم، ونذرروا لهم، وطافوا لهم، وحلقوا لهم، وصنعوا غير ذلك من العبادات فقد عبدوا غير الله، واتخذوهم آلهة من دون الله<sup>(١)</sup>.

ثم يسوق السهسواني ما استدل به دحلان على اتحاد توحيد الألوهية وتوحيد الربوبية ويعقبه بالمناقشة والجواب، فلما ادعى دحلان أن قوله تعالى: ﴿الْسَّتْ بِرِّكُمْ قَالُوا بَلَى﴾<sup>(٢)</sup> دليل على أن الله أكفى من البشر بتوحيد الربوبية، لأنه لم يقل السُّتْ بِلَهُمْ، فكان جواب السهسواني على هذا الاستدلال بما يلي:

(إن غالية ما يثبت من الآية أن الله تعالى لم يذكر في هذه الآية توحيد الألوهية، وهذا لا دلالة له بشيء من الدلالات على اتحادهما، فرب حكم يذكر في آية دون أخرى، وتوحيد الألوهية وإن لم يذكر في هذه الآية فهو منكرو في آيات أخرى، وتوجيه الالتفاء بتوحيد الربوبية ليس منحصراً في أنهمما لما كانوا متدينين أكفى بذكر أحدهما، بل هناك احتمالات أخرى:

**الأول:** أن الإقرار بتوحيد الربوبية مع لاحظ قضية بديهيته، وهي أن غير الرب لا يستحق العبادة يقتضي الإقرار بتوحيد الألوهية عند من له عقل سليم وفهم مستقيم، قال ابن كثير تحت قوله تعالى: ﴿هُنَّ مِنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ أَمْ مِنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ﴾<sup>(٣)</sup> الآية، يحتاج تعالى على المشركين باعترافهم بوحدانية ربوبيته على وحدانية ألوهيته.

**الاحتمال الثاني:** أن في الآية اختصاراً والمقصود: السُّتْ بِرِّكُمْ إِلَهُكُمْ؟ يدل عليه أثر ابن عباس: إن الله مسح صلب آدم فاستخرج منه كل نسمة هو خالقها إلى يوم القيمة، فأخذ منهم الميثاق أن يعبدون ولا يشركوا به شيئاً، وتكلل لهم بالأرزاق .. الحديث.

(١) المرجع السابق، من ٤٤٩.

(٢) سورة الأعراف: آية ١٧٢.

(٣) سورة يونس: آية ٣١.

**الاحتمال الثالث:** أن المراد بالرب المعبود، قال القرطبي: الرب المعبود، وعن عكرمة في تفسير قوله تعالى: ﴿وَلَا يَتَخَذْ بَعْضُنَا أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ﴾<sup>(١)</sup>، قال يسجد بعضنا لبعض، كذا قال الحافظ ابن كثير في تفسيره وغيره، وقال الله تعالى في سورة التوبه: ﴿اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ وَالْمُسِيحِ ابْنِ مَرِيمٍ وَمَا أَمْرَوْا إِلَّا لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا إِلَّا هُوَ سَبَّاحَهُ عَمَّا يَشْرَكُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فالمراد بالأرباب في تلك الآية هم المعبودون<sup>(٣)</sup>.

ويرد الشيخ ابن سحمان داعوى الحداد في اعتراضه على ذلك التقسيم، فيقول رحمة الله:

(وَأَمَا قَوْلُهُ - أَيُّ الْحَدَادُ - : فِي عَجَبٍ هُلْ لِكَافِرْ تَوْحِيدْ صَحِيفٍ؟ فَإِنَّهُ لَوْ كَانَ تَوْحِيدَهُ صَحِيفًا لَأَخْرَجَهُ مِنَ النَّارِ .. إِلَخْ).

والجواب: لم يقل الشيخ أن للكافر المشرك توحيداً صحيحاً، ولكن أخبر أن مشركي العرب كانوا مقيرين بأن الله وحده خالق كل شيء، وكانوا مع هذا مشركين، قال تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللَّهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾<sup>(٤)</sup>، قال طائفة من السلف: تأسّلهم من خلق السموات والأرض فيقولون الله وهم مع ذلك يعبدون غيره، فيإيمانهم هو إقرارهم بتتوحيد الربوبية، وهذا الإيمان بتتوحيد الربوبية لا يدخلهم في الإسلام وهم يعبدون غير الله، أي يشرون به في توحيد الألوهية<sup>(٥)</sup>.

ويؤكد عبد الكريم بن فخر الدين على ضرورة التفريق بين نوعي التوحيد، فيقول:

(أَقُولَ قَالَ اللَّهُ سَبَّاحَهُ : ﴿قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ سَيَقُولُونَ اللَّهُ قَلْ أَفَلَا تَتَقَوَّنُ﴾<sup>(٦)</sup> وَقَالَ عَزَّ مِنْ قَائِلٍ : ﴿وَإِذَا قَبَلَ لَهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ

(١) سورة آل عمران: آية ٦٤.

(٢) سورة التوبه: آية ٣١.

(٣) «صيانت الإنسان»، ص ٤٥٠ - ٤٥٤ بالختصار.

وما كتبه السمهسواني في الاحتمال الثالث، هو قريب مما كتبه الشيخ الإمام حول اجتماع التوحيديين وافتراقهما، فإن كلمة «الرب» وكلمة «الإله» إذا اجتمعنا افترقا، إذا افترقا اجتمعنا، كما بيّنه الشيخ الإمام بالأدلة والبراهين، مما ذكرناه سابقاً.

(٤) سورة يوسف: آية ١٠٦.

(٥) «الأسنة الحداد»، ص ١١٧

وانظر: ما كتبه ابن سحمان في الفرق بين التوحيديين في كتابه «الصواعق المرسلة الشهابية»، ص ١٤١.

(٦) سورة المؤمنون: آية ٨٦.

يستكرون<sup>(١)</sup> الآية، فتبين لك أن المشركين من العرب الأول كانوا يقررون بربوبية الله تعالى، وينكرون وحدانيته تعالى في الألوهية أي العبودية، ويقولون إنكاراً منهم **﴿أَجْعَلُ الْأَلَّهَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنْ هَذَا لِشَيْءٍ عَجَابٌ﴾**<sup>(٢)</sup> الآية .. فلأجل ذلك تنوع التوحيد بنوعين توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، فإنكار هذا إنكار الحس<sup>(٣)</sup>.

وقد أجاب القصيمي على دعاوى الدجوبي، وتبعها بالرد والنقاش، ثم أعقبها بالبراهين الدالة على خلاف تلك الدعوى ...

فلا زعم الدجوبي أن المشركين كانوا ينكرون وجود الله مستدلاً بما فهمه من الآيات القرآنية، مثل قوله تعالى: **﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اسْجُدُوا لِرَحْمَنَ قَالُوا وَمَا الرَّحْمَنُ﴾**<sup>(٤)</sup>. فأجاب القصيمي على هذا الاستدلال بعدة أوجه نذكر منها:

(الأول): ليس في الآية الكريمة إنكار للرحمن، وإنما فيها استفهام عنه «بما» التي يسأل بها عن حقيقة الشيء، والمصدق بوجود الأمر يسأل عنه، لا خلاف بين اللغويين في ذلك، فهم يقولون: ما الروح؟ كما قال تعالى: **﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ﴾**<sup>(٥)</sup> وهم يؤمنون بها .. فالسؤال عن الأمر ليس إنكاراً له.

الثاني: نقول هب ذلك جحوداً، ولكن هل هو جحود لذاته تعالى؟ أم جحود لتسميته بالرحمن؟ هو لم يدل على ما قال، وقد سمع العربي لفظ عقار وخدريس وكميٰت، من أسماء الخمر، فيقول ما العقار وما الخدرنيس وما الكميٰت؟ وهو مؤمن بها، وقد يكون شريها، ولكن يجدد تسميتها بهذا الاسم، أو يجعلها، فالاسم غير المسمى، والمدلول غير الدال.

الثالث: في خبر صلح الحديبية لما أمر رسول الله ﷺ بكتابة باسم الله الرحمن الرحيم، فقال سهيل بن عمرو نائب المشركين في الصلح: أما الرحمن فلا نعرفه، ولكن اكتب باسمك اللهم، فتقول سهيل: لا نعرف الرحمن، ولكن اكتب باسمك اللهم. يدل على أمرتين، على أنهم مؤمنون بالله، وأنهم يستعينون به في أمورهم، وعلى أن الذي ينكرون هو وصفه بالرحمن، ولو كانوا ينكرون ذاته لعارض باسم اللهم، ولأنكر لفظ الجلالة، ولفظ الرحيم المذكورين فهذا يفسر الآية، ويوضح قولهم **﴿وَمَا الرَّحْمَنُ﴾**.

(١) سورة الصافات: آية ٣٥.

(٢) سورة ص: آية ٥.

(٣) «الحق المبين»، ص ٣٦.

(٤) سورة الفرقان: آية ٦٠.

(٥) سورة الإسراء: آية ٨٥.

**الرابع:** المفسرون قاطبة يفسرون الآية بإنكار المشركين لهذا الاسم لا لذاته، وقد أجمعوا على هذا التفسير.

**الخامس:** هذه الآية على فهمهم مخالفة لتسمية العرب مشركين بالله والناس قاطبة يقولون أنهم مشركون بالله، فلو كان جاحديه لما كانوا مشركين به، فتسميتهم مشركين بالله يدل على أنهم مؤمنون بوجوده، ولكن عبدوا معه غيره<sup>(١)</sup>. وقد ذكر القصيمي أوجوبة أخرى ... فنكتفي بما ذكرناه<sup>(٢)</sup>.

ثم رد القصيمي مقالة الدجوي بأن الرسول لم يذكر الفرق بين التوحيددين فقال القصيمي:

(نقول: إما أن يريد أنهم لم يذكروه باللفظ المذكور، وإما أن يريد أنهم لم يذكروه ولا بالمعنى، ولم يفهموا من دخل في الدين أن هناك توحيددين، إن أراد الأول فلا يضرنا ولا ينفعنا ...، وإن أراد الثاني نازعناه، وقلنا إنك لم تقم دليلاً عليه، بل نقول أن الرسول وأصحابه أعلموا الداخلين في الدين أن هناك توحيد الوهبية وربوبية بقولهم لهم قولوا لا إله إلا الله، ولا تعبدوا إلا الله ولا تدعوا إلا إيه، مع قولهم لا خالق ولا رازق إلا الله، وهو لاء يريدون أن يكون كلام رسول الله عليه السلام بأن يقول: ينقسم التوحيد إلى قسمين ...).<sup>(٣)</sup>

ثم ذكر القصيمي البراهين على الفرق بين توحيد الألوهية، والربوبية فكان مما قاله:

**البرهان الأول:** فرقت كتب اللغة والتفسير بين معنى كلمة الإله، وبين معنى كلمة الرب، فإله بمعنى المعبود، والرب بمعنى المالك للشيء وصاحبته.

**البرهان الثاني:** قال تعالى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ إِلَهِ النَّاسِ﴾<sup>(٤)</sup> ذكر الرب ثم المالك ثم الإله، فلو كان الرب والإله شيئاً واحداً. لكن في الآية تكرار ينبوبيها عن حد البلاغة.

**البرهان الثالث:** باتفاق أهل اللغة أن إلهاً بمعنى مألوه ككتاب أي مكتوب، وأن

(١) «الفصل الخامس بين الوهابيين ومخالفتهم»، ص ٢٣ - ٢٥.

(٢) انظر: المرجع السابق ص ٢٥ - ٤٠.

ثم ذكر القصيمي البراهين الدالة على أن المشركين الأوائل مؤمنون بأن الله خالق كل شيء. ص ٤٠ - ٥٥.

(٣) المرجع السابق، ص ٥٩، باختصار. وانظر: الرد مفصلاً ص ٥٨ - ٦٧.

(٤) سورة الناس: آية ١ - ٣.

رباً بمعنى راب أي اسم فاعل، لأنه يقال رب الناس أي ملکهم، فلا يصح تفسير اسم الفاعل باسم المفعول.

**البرهان الرابع:** أخبر القرآن أن الكفار كان يسمون أصنامهم آلهة قالوا: **﴿وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِ الْهَتَّافَاتِ عَنْ قَوْلِكُ﴾**<sup>(١)</sup> ولم يخبر في آية أنهم قالوا لها أرباباً، فلو كان لا فرق بين اللفظين لسموها أرباباً كما سموها آلهة.

**البرهان الخامس:** الذي يحقن دم المشرك أن ينطق بكلمة الإخلاص على - لا يأتي بما ينقضها - وهذه الكلمة التي تحقن الدم هي لا إله إلا الله باتفاق المسلمين. ولا يعصمه أن يقول لا خالق إلا الله بإجماع المذاهب، ولو كان معنى الإله والرب واحداً لما عصم دمه أحد اللفظين دون الآخر<sup>(٢)</sup>.

وهكذا يظهر - عبر تلك النقول لأنئمة الدعوة وأنصارها - أن تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، والتفريق بينهما، أن ذلك تقسيم وتفريق ثبتته الأدلة، وتقربه النصوص، ويشهد له أنئمة العلم والهدى. فليس تقسيماً مبتدعاً - كما ادعاه أولئك الناس - استحدثه ابن تيمية أو ابن عبد الوهاب، بل الصواب والحق في هذا التقسيم والتفريق، والزيغ والضلal في الإعراض عنه، والاعتراض عليه، ومن ثم ظهر ما كان عليه الخصوم من الجهل بحقيقة التوحيد، وقصر التوحيد على توحيد الربوبية، حتى ظنوا أن مشركي العرب قد أنكروا توحيد الربوبية، الذي يعتبرونه - هؤلاء الخصوم - غاية التوحيد.

ومن المناسب في نهاية هذا الفصل أن نذكر ما كتبه حسين بن مهدي النعمي رحمة الله حول إقرار مشركي العرب بتتوحيد الربوبية، دون الإقرار بتتوحيد العبادة، يقول:

(ولقد تبعينا في كتاب الله فصول تراكييه، وأصول أساليبه، فلم نجده تعالى حكى عن المشركين أن عقيدتهم في آلهتهم وشركائهم التي عبدوها من دونه، أنها تخلق، وتنرزق، وتتحي، وتحيط، وتنزل من السماء ماء، وتخرج الحي من الميت، والميت من الحي ... بل إذا صاح عليهم الأمر واشتدت بهم الكرب، فزعوا إلى الله وحده، فإذا سئلوا عن حقيقة دينهم هل هو شرك في الربوبية؟ دانوا وأذعنوا للرب وحده بالاختصاص بكل ذلك والانفراد، وهذا واضح لمن ألقى السمع للقرآن فيما حكى عنهم

(١) سورة هود: آية ٥٣.

(٢) «الفصل الحاسم بين الوهابيين ومخالفيهم»، ص ٦٧ - ٧١. بتصرف بسیر. وانظر: بقية البراهين ص ٦٧ - ٧٢، ومجموعها سبعة عشر برهاناً.

بقوله: **هُنَّا** لِمَنِ الْأَرْضُ وَمَنِ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ، سَيَقُولُونَ اللَّهُ أَعْلَمُ أَنَّا لَا نَنْكِرُونَ،  
قَلْ مِنْ رَبِّ السَّمَاوَاتِ السَّبْعِ وَرَبِّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ، سَيَقُولُونَ اللَّهُ أَعْلَمُ أَنَّا لَا نَتَقَوَّنَ  
..(١) الآيات.

فهذا شرك القوم واتخاذهم للآلهة الذي كان سبباً أن سجل عليهم ربهم القاهر  
فوق عباده بالشرك والغى والضلال والكفر والظلم والجهلة(٢).

ويقول النعمي في موضع آخر:

(ومن أمعن النظر في آيات الكتاب وما قصَّ من محاورات الرسل مع أممهم  
وجد أنَّ الشأنَ، ومحط رحال القصد شيئاً، وكثرة وانتشاراً وشهرةً، هو دعاء  
الله وحده، وإخلاص العبادة له، وأنَّ الغافلين كانوا ينقيضون هذه الصفة من دون أن  
يضيفوا لما عبدوا شيئاً من صفات الربوبية كخلق ورزق وغيرهما، أو يجعلوا لها  
من ذواتها وصفاتها مقتضياً وملزماً للعبادة، بل أعتبروا عن اتخاذها آلهة لنقربيهم إلى  
الله وشفاعتها عنده ..(٣).

(١) سورة المؤمنون: آيات ٨٤ - ٨٧.

(٢) «معارج الأنبياء»، ص ٢٠٢، ٢٠٤، ٢٠٥ باختصار.

(٣) المرجع السابق، ص ٢١٤.

## الفصل الثالث

### إنكار دعاء الموتى

ساق خصوم الدعوة السلفية اعتراضًا ثالثاً على دعوة الشيخ الإمام، فذكروا أن الشيخ الإمام ينكر دعاء الموتى، وينكر الاستغاثة بهم، بل ويُكفر من دعا الأموات واستغاث بهم.

و قبل أن نورد هذا الاعتراض بشيء من البيان والتوضيح، وما تضمنه من استدلالات الخصوم في جواز دعاء الموتى والاستغاثة بهم، فإن من المناسب أن نذكر بأن هذا الفصل يتداخل مع فصل تحريم التوسل، فهناك علاقة وارتباط بينهما، حيث أن مسألة الدعاء والاستغاثة تتصل بمسألة التوسل - كما هو ظاهر في فصل تحريم التوسل - .

ولذا فإن بعض المسائل والأفكار التي سبق ذكرها هناك - في فصل تحريم التوسل - ولها صلة بهذا الفصل، فإننا هنا نسوقها بایجاز وإجمال، لكي يكتمل عرض أفكار هذا الفصل بصورة شاملة، وقد نضيف إليه ما يزيده بياناً ووضحاً. وأفردت مسألة دعاء الموتى بهذا الفصل، نظراً لأهمية عبادة الدعاء ووجوب صرفها لله وحده، فالدعاء - كما هو معلوم - من أفضل الطاعات وأكمل العبادات، وأعظمها شأناً، وأعلاها قدرأ، وقد دلَّ على هذا الكثير من النصوص القرآنية والأحاديث النبوية.

ويقول الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب - في هذا المقام - :  
(الدعاء عبادة من أجل العبادات، بل هو أكر منها على الله .. فإن لم يكن الإشراك فيه شركاً، فليس في الأرض شرك، وإن كان في الأرض شرك، فالشرك في الدعاء أولى أن يكون شركاً من الإشراك في غيره من أنواع العبادة، بل الإشراك في الدعاء هو أكبر شرك المشركين الذين بعث إليهم رسول الله ﷺ، فإنهم يدعون الأنبياء والصالحين والملائكة ليشفعوا لهم عند الله، ولهذا يخلصون في الشدائـد للـله، وينسون

ما يشركون<sup>(١)</sup>.

ومع أهمية هذه العبادة، ووجوب صرفها لله وحده، وإخلاص الدعاء له سبحانه في السراء والضراء، حيث أن تجريد الدعاء لله وحده إيمان وتوحيد، ودعاء غيره - مهما كان - كفر وإشراك، ومع كل ذلك، فإن الكثير قد اتخذوا من الموتى ملجاً وملاذاً يلوذون بهم، فيسألونهم تفريح الكربات، وقضاء الحاجات، وربما زادوا على ذلك فسألوهم دخول الجنان، والنجاة من النيران.

ولم يقفوا عند هذا الحد، بل تجاوزوا ذلك، فأنكرروا على من أخلص الدعاء لله وحده، واعتراضوا عليه وخالفوه، كما فعل أولئك الخصوم مع أتباع هذه الدعوة السلفية.

ومما يجدر ذكره أن الخصوم قد يعترضون على الشيخ الإمام في إنكاره دعاء الموتى والاستغاثة بهم، ولكن لا يسمونه دعاء، فقد يسمونه توسلًا - أحياناً - وربما أطلقوا عليه استمداداً، وربما جعلوه تشفعاً، وربما زينوا دعاء الموتى وصيروه نداء لا دعاء، وكل ذلك يفعله أولئك الخصوم لكي يزينوا للعوام ذلك الشرك بأسماء لا ينفرون منها ...

وقصدهم ومرادهم من تلك الأسماء هو سؤال الموتى، وطلب الحاجات منهم، وطلب حصول الغوث منهم، وسؤال المدد، وشفاء المرض وغيره من الأمور التي لا تسأل ولا تطلب إلا من الله وحده.

ويورد الخصوم اعتراضهم على إنكار دعاء الموتى، فيستغربون ويستنكرون المنع من سؤال الموتى، والاستغاثة بهم، ثم يوردون ما عندهم من الاستدلالات في إثبات وتجويف دعاء الأموات، فيدعون أن سؤال الموتى ودعائهم جائز، كما جاز سؤال الأحياء وطلب عنهم، ووجه المساواة بين الموتى والأحياء هو أن الأموات كالأحياء في الحياة، فلهم حياة برزخية يدركون فيها ويشعرون، ويتصرفون كالأحياء، وأيضاً للأموات مثل الأحياء في السؤال وطلب الحاجات؛ لأن من سأل ودعا ميناً معتقداً أن الله هو المؤثر والفاعل، فهذا جائز، مثل سؤال الأحياء، فلا فرق بين الأحياء والأموات؛ لأن الفاعل حقيقة هو الله، ويدعى أولئك الخصوم أن سؤال الموتى ليس دعاء لهم، بل هو نداء كنداء الغائب، وليس كل نداء دعاء، فيجوز نداء الموتى مادام أن الذي يناديهم لا يعتقد التأثير لهم، بل يجعل الله هو المؤثر وحده.

(١) *تيسير العزيز الحميد*، ص ٢١٩، باختصار يسir.

وبهذا يظهر ما تضمنه اعتراف الخصوم - في هذا الفصل - إجمالاً، وسنذكره الآن بشيء من التفصيل مدعماً بأقوال الخصوم من خلال كتبهم:

يقول القباني معتبراً:

(وأما ما ادعاه بأن الاستغاثة هي عبادة لغير الله تعالى، وأنها شرك أكبر من شرك الكفار، فلم يقم على ذلك الدليل والبرهان ..)<sup>(١)</sup>.

ويجوز القباني الاستغاثة بغير الله فيقول:

(جواز التوسل والتشفع والاستغاثة برسول الله ﷺ وبغيره من الأنبياء والأولياء)<sup>(٢)</sup>.

ويدعى القباني أن منع الاستغاثة بالأموات قول محدث فيقول:  
(قد قللت ابن تيمية في عدم جواز التشفع والاستغاثة بمخلوق ميت أو غائب)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد الحداد جواز الاستغاثة بالأنبياء، والمرسلين وبالعلماء الصالحين بعد موتهن ... ويعلل ذلك بقوله:

(لأن معجزات الأنبياء، وكرامات الأولياء لا تقطع بموتهم، أما الأنبياء فلأنهم أحياء في قبورهم يأكلون، ويشربون، ويصلون، ويحجون بل وينكحون كما وردت بذلك الأخبار).

والشهداء أيضاً أحياء عند ربهم شوهدوا نهاراً، وجهاراً يقاتلون الكفار في العالم المحسوس في الحياة وبعد الممات)<sup>(٤)</sup>.

ويدعى الحداد أن إنكار الاستغاثة بالأموات من هفوات الشيخ الإمام، فيقول:  
(ومن هفوات النجدي إنكار التوسل والاستغاثة والمناداة بأسمائهم أي الأموات ..)<sup>(٥)</sup>.

ثم يقول محتاجاً: (.. كيف ساغ له أن ينكر على الأكابر، بل يسميهم مشركين

(١) «فصل الخطاب»، ق ٦٠.

(٢) المرجع السابق، ق ١٩، انظر: ق ٢٧.

(٣) المرجع السابق، ق ٥٣.

(٤) «مصابح الأنام»، ص ٢٦.

(٥) المرجع السابق، ص ٥٤.

لما استغاثوا بالأموات) <sup>(١)</sup>.

ويسوق محسن بن عبد الكرييم أقوال أسلافه من عارض هذه الدعوة، فأنكروا أن يوجد الشرك في دعاء غير الله، فيقول:

(والزهم - أي ألزم يوسف بن إبراهيم الأمير الوهابيين - أن الشرك في الدعاء ليس بشرك أكبر، فلا يخرج به فاعله من دائرة الإسلام بعد تحقق دخوله فيه، وعرفهم أن للدعاء في الآيات والحديث التي تمسكوا بها معنى غير النداء لطلب الحاجات) <sup>(٢)</sup>.

ويقول محسن: (وأما المولى عبد الله بن عيسى في كتابه «السيف الهندي»، فإنه لم يساعدهم من أول الأمر على تسمية دعا الأولياء والتلوّل بهم معصية فضلاً عن أن يكون شركاً أصغر. فكيف يكون شركاً أكبر مخرجاً عن الإسلام) <sup>(٣)</sup>.

ويدعى ابن جرجيس أن الواقع لمنع الوهابيين من الاستغاثة بالأنبياء والأولياء بعد موتهم هو عدم إيمانهم بالحياة البرزخية <sup>(٤)</sup>، وابن جرجيس بدعواه تلك قد افترى عليهم بهتاناً عظيماً ..

ويدعى ابن جرجيس أن حياة الأنبياء عليهم السلام في قبورهم حياة حقيقة، ويجعل باباً في سماح الموتى يقول فيه:

(ولما كان الميت لا يرد رداً متعارفاً، بل رداً نؤمن به ولا نسمعه غالباً لم يحصل حقيقة التكلم .. لا لأن الميت لا يسمع. وهذا ظاهر) <sup>(٥)</sup>.

ويقول أيضاً: (وكان بعض من يدعى العلم في زعمه، يقول كيف يعلم الأنبياء والأولياء، بمن يستشفع بهم ويناديهم، فقلت لهم هم مكشوف لهم في الدنيا، وهم على ما هم عليه بعد موتهم) <sup>(٦)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ٦٢.

(٢) «الغفات الوجد»، ق ١٨.

(٣) المرجع السابق، ق ٢٠.

وقد تضمنت رسالة «في الرد على الوهابية» لعبد الله بن بلقعي العلوي أدلة كثيرة استدل بها العلوي على أن الشرك في الدعاء ليس بشرك أكبر، والرسالة المذكورة عبارة عن محاجة جرت بين هذا العلوي وبين بعض أتباع الدعوة السلفية سنة ١٢١١هـ، كما ذكر ذلك العلوي في مقدمة رسالته.

(٤) انظر: «المنحة الوهابية»، ص ٤.

(٥) المرجع السابق، ص ٦.

(٦) المرجع السابق، ص ١٥.

ويدعى ابن جرجيس أن الأولياء حياتهم حقيقة، فلا مانع من الطلب منهم فلا إثم في ذلك، مadam أن الطالب منهم يعتقد أن الفعل لله وحده، ثم يزيد في كذبه وافترائه، ويدعى إجماع العلماء على جواز الطلب من الموتى.

يقول ابن جرجيس:

(إن الأنبياء والأولياء المنقولين بسيف المجاهدة لله كالشهداء الوارد فيهم النص القرآني في حياتهم الحقيقة. كيف يستغرب طلب التسبّب منهم والتشفع .. فهل إذا أعمل أحد هؤلاء الذين هذا حالهم معاملة الأحياء يلام على ذلك. أو يعاب، أو يؤثّم ... مع اعتقاده أن الفعل لله وحده خلقاً وإيجاداً لا شريك له، وأنه يكون من أهل القبور من الأنبياء والأولياء تسبباً وكسباً<sup>(١)</sup>).).

ثم يقول: (فالآحاديث الواردة في الطلب من الموتى، وأجمع عليها العلماء، مبني أمرها على هذا الأصل ..<sup>(٢)</sup>).

ويجوز ابن داود الهمданى الاستغاثة بالموتى، ويعلل ذلك أن المستغيث بهم يعتقد أن المتصرف في الأمور هو الله، وأنه وحده يملك الضر والنفع، ولكن مع ذلك يوجه الخطاب والطلب إلى المقرب. فالطلب في الحقيقة منه تعالى لا من سواه، وإن كان في الظاهر متوجهاً إلى غيره<sup>(٣)</sup>.

ويجوز ابن داود الاستغاثة بالموتى؛ لأنه لا فرق بين الأحياء والأموات فيقول: ( فإنه لا فرق بين الميت والحي، إلا أن الروح مفارق عن البدن العنصري في الميت، وحال في الحي، ومتلقي التعظيم، والاستغاثة والمخاطبة والاستجارة ونحوها إنما هو الروح وليس للبدن<sup>(٤)</sup>).

ويدعى دحlan كذلك عدم الفرق بين الأحياء والأموات؛ لأنهم لا يخلقون شيئاً، والمؤثر والخالق هو الله وحده .. كما أن المستغاث به حقيقة هو الله، وأما النبي أو الولي فهو واسطة بينه وبين المستغيث، فالغوث من الله خلقاً وإيجاداً، والغوث من المخلوق تكبياً وتسبباً..<sup>(٥)</sup>.

(١) المرجع السابق، ص ٢٥.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٥.

(٣) انظر: «إيهاق الباطل»، ق ٧٥، ٧٦ باختصار.

(٤) المرجع السابق، ق ٧٧، باختصار.

وانظر: أدلة على إثبات حياة الموتى، ق ٧٧ - ٨٢.

(٥) انظر: «الدرر السننية»، ص ١٣، ١٤، ١٧.

ويرد دحlan على من جعل دعاء غير الله شركاً، ويسمى دحlan هذا الدعاء نداء،  
فيقول:

(وشبئتم التي يتمسكون بها أنهم يزعمون أن النداء دعاء، وكل دعاء عبادة،  
بل الدعاء مخ العبادة.

وحاصل الرد عليهم أن النداء قد يسمى دعاء كما في قوله تعالى: ﴿لَا تجعلوا  
دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم ببعض﴾<sup>(١)</sup> لكنه لا يسمى عبادة، فليس كل دعاء  
عبارة، ولو كان كل نداء دعاء، وكل دعاء عبادة، لشمل ذلك نداء الأحياء والأموات،  
فيكون كل نداء ممنوعاً مطلقاً سواء كان للأحياء والأموات، أم للحيوانات والجمادات.  
وليس الأمر كذلك، وإنما النداء الذي يكون عبادة هو نداء من يعتقد ألوهيته، واستحقاقه  
للعبادة فيخضعون بين يديه، فالذي يوضع في الإشراك هو اعتقاد ألوهية غير الله تعالى،  
أو اعتقاد التأثير لغير الله تعالى، وأما مجرد النداء لمن لا يعتقدون ألوهيته وتأثيره،  
فإنه ليس عبادة ولو كان ميتاً أو غائباً<sup>(٢)</sup>.

ويورد السمنودي إنكار أئمة الدعوة السلفية الاستغاثة بالموتى في مقام  
الاعتراض والمخلافة، فيقول عنهم:

(أنكروا جواز الاستغاثة بالنبي ﷺ وكذا بغيره من الأنبياء والصالحين والأولياء.  
بل تجاوزوا الحد فزعموا أن الاستغاثة بالنبي ﷺ وكذا بغيره من من ذكروا شرك  
أكبر ..)<sup>(٣)</sup>.

ويقرر السمنودي أن حياة الموتى في قبورهم حياة حقيقة، وبعد أن ساق حديث  
حمل الجنازة والإسراع بها، وأنها إن كانت صالحة قالت قدموني ... الحديث، قال  
السمنودي بعد إيراد هذا الحديث:

(فهذا يدل على أن الميت يتكلم حقيقة بلسان المقال بحروف وأصواتاً يخلفها الله  
تعالى فيه، وأسند الفعل إلى الجنازة وأراد الميت)<sup>(٤)</sup>.

ويجوز الطابقائي الاستغاثة بالموتى، وأنها ليست بشرك فيقول:

(١) سورة التور: آية ٦٣.

(٢) «الدرر السننية»، ص ٣٤.

(٣) «سعادة الدارين»، ١٥١/١.

(٤) المرجع السابق، ٣٤١/١.

ونقل السمنودي بعض ما سطره ابن جرجيس في مسألة سماع الموتى وتزاورهم وتصرفهم بعد موتهم،  
وزاد عليه. انظر: «سعادة الدارين»، ٣٣٥/١ ، ٣٣٦.

(وأما عدم كون التوسل بالموتى إلى الله شركاً، فلأنه نظير التوسل بالحي وسؤالهقضاء الحوائج بواسطة دعائه من الله تعالى، فكما أنه ليس من الشرك، كذلك التوسل بالموتى، فيجعل أحد التوسلين كالآخر، بجامع السؤال من المخلوق، إذ لا وجه لتوهم كونه شركاً، إلا كونه دعاء لغير الله تعالى، فإذا جاز بالنسبة إلى الأحياء جاز مطلقاً .. وذلك لوقوع نداء المخلوق والدعاء، والالتماس له في الكتاب لقوله سبحانه ﴿فاستغاثة الذي من شيعته على الذي من عدوه﴾<sup>(١)</sup> سؤال قوم موسى منه الاستغاثة، وقال سبحانه حكاية عن يوسف ﴿إذْكُرْنِي عَنْ رَبِّكَ﴾<sup>(٢)</sup>. فلو جازت هذه الأسئلة ولم تكن شركاً، جاز سؤال الأنبياء والأولياء عند الوقوف على قبورهم، أو من مكان بعيد إجابة للمضطرب<sup>(٣)</sup>.

ويدعى الطباطبائي عدم التفريق بين الحي وبين الميت؛ لأن الميت من الإدراك والشعور مثل ماله حال الحياة، بل يدعى أن الميت يزيد على الحي في الإدراك، وأن الكتاب، والسنة والإجماع قد دل على ذلك<sup>(٤)</sup>.

ويزعم الطباطبائي أن الأنبياء قد استعنوا بغير الله، فيقول:

(فالأنبياء مع أنهم معصومون، استعنوا بغير الله تعالى، حتى نزل في حق محمد عليه السلام ﴿هُوَ أَيُّهَا النَّبِيُّ حَسْبُكَ اللَّهُ وَمَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٥)</sup> فكيف تنكر الوهابية جواز الاستمداد بالمخلوق<sup>(٦)</sup> .

ويذكر الطباطبائي مقالة الوهابيين في شأن دعاء غير الله، ثم يردّها .. فيقول: (وثالثها قول الوهابية: أن الدعاء مخ العبادة، والعبادة لا تجوز لغير الله تعالى، لأنها شرك).

والجواب عنه: المنع عن أن مطلق الدعاء عبادة فضلاً عن أين يكون روح العبادة، وإنما الدعاء من الدعوة، ومنها قوله تعالى: ﴿نَدْعُ أَبْنَاءَنَا﴾<sup>(٧)</sup> - ونكر الطباطبائي آيات أخرى، إلى أن قال -: فإن المراد من الدعاء فيها النداء، وليس كل

(١) سورة القصص: آية ١٥.

(٢) سورة يوسف: آية ٤٢.

(٣) «البراهين الجلية»، ص ٢٧، باختصار.

(٤) انظر: المرجع السابق ص ٢٤ - ٢٧.

(٥) سورة الأنفال: آية ٦٤.

(٦) «البراهين الجلية»، ص ٣٣، ٣٤.

(٧) سورة آل عمران: آية ٦١.

نداء دعاء، وكل دعاء عبادة، بل ولا دعاء الله عبادة لمحض ندائه ومجرد خطابه ..<sup>(١)</sup>.

وعقد النبهاني في كتابه «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق» باباً يتكون من أربعة فصول لتقرير مشروعية الاستغاثة بالنبي ﷺ وغيره من الأنبياء والأولياء - أحياً وأمواتاً<sup>(٢)</sup>.

ويدعى النبهاني أن هؤلاء المستغثين بالموتى يعترفون بأن الله وحده هو الفعال، فلا حرج عليهم في ذلك ... يقول:

(وأنت إذا نظرت إلى كل فرد من أفراد المسلمين عامتهم وخاصتهم، لا تجد في نفس أحد منهم غير مجرد التقرب إلى الله لقضاء حاجاتهم الدنيوية والأخروية بالاستغاثات. مع علمهم بأن الله هو الفعال المطلق المستحق للتعظيم بالأصلحة وحده لا شريك له)<sup>(٣)</sup>.

ويدعى الزهاوي تجويز العلماء الأجلاء الاستغاثة بالرسول ﷺ فيقول:

(وقد جوز العلماء الاستغاثة والتوكيل بالنبي ﷺ، فلطلاق لفظ الاستغاثة على من يحصل منه غوث ولو تسبباً وكسباً أمر نطق به اللغة، وجوزه الشرع ..<sup>(٤)</sup>)

ويجوز الزهاوي الاستغاثة بالموتى، لأن الموتى لهم حياة وسماع مثل الأحياء، فيقول:

(لا يقال أن حياة الأنبياء والشهداء غير الحياة الدنيوية، فلا تنطبق هذه على تلك، لأننا نقول لو سلمنا أن تلك الحياة ليست من نوع الحياة الدنيوية، فمجرد ثبوت الحياة لهم أي حياة كانت، كاف لثبوت السماع لهم وتجويز التوكيل والاستغاثة بهم ..<sup>(٥)</sup>)

وبالرجوع إلى الدجوي الاستغاثة بغير الله من الموتى والغائبين، وينكر المسئونات لتجويز دعواه فيقول:

(فالمستغثث لا يعتقد أن المستغاث به من الخلق مستقل في أمر من الأمور غير مستمد من الله تعالى، أو راجع إليه. وذلك شيء مفروغ منه، ولا فرق في ذلك بين

(١) «البراهين الجلية»، ص ٣٩، ٤٠.

(٢) انظر: «شواهد الحق»، ص ٩٨ - ١٢١.

(٣) المرجع السابق، ص ١١٦، باختصار.

(٤) «القبر الصادق»، ص ٥٤.

(٥) المرجع السابق، ص ٦٨.

الأحياء والأموات، فإن الله خالق كل شيء ..<sup>(١)</sup>

كما يدعى الدجوي أيضاً عدم الفرق بين الأحياء، والأموات، لأن الأموات لهم حياة مثل الأحياء، فيقول:

(لا فرق بين الحي والميت، فإن منزلته ميّتاً كمنزلته حيًّا، لأن الفاعل حقيقة هو الله .. كما أن الأرواح بعد موتها باقية مدركة فاهمة على نحو ما كانت عليه في حياتها أو أشد، ولذلك يتساءلون عن الأحياء، ويفرحون، ويحزنون بما يكون منهم ..<sup>(٢)</sup>).

ويسوّغ محمد حسين مخلوف الاستغاثة بالرسول فيقول:

(الدعاء بنحو أغثني أو أعني يا رسول الله ليس توسلاً منوعاً بل هو جائز سائغ، فإن الاستغاثة طلب الغوث والتخلص من البلية، وهذا كما يسند إلى الله تعالى، يسنه إلى غيره .. وكذلك الاستعانة فإنها طلب المعونة من الغير، وهي من الله تعالى خلق الفعل في العبد، ومن العباد المشاركة في الفعل ليسهل ..<sup>(٣)</sup>).

ويقول مخلوف:

(أن الاستغاثة تستعمل تارة في طلب الإغاثة بمعنى خلق التخلص من البلية وهذا مختص به تعالى، وتارة في طلب الإغاثة بمعنى السعي في التخلص من الشدة وهذا المعنى يصح إسناده إلى العباد).<sup>(٤)</sup>

ويجوز حسن الشطي الاستغاثة بالأئباء، والأولياء والصالحين حال حياتهم، وبعد مماتهم بحجة أن: (الاستغاثة والطلب في حقيقة الأمر من الله تعالى لا من غيره فلا يصح القول بمنعها).<sup>(٥)</sup>.

ويسوق العاملبي ما نكره الشيخ الإمام في حكم من استغاث بغير الله، وذلك في مقام الاعتراض عليه، والإنكار لمقالته، فيقول العاملبي:

(وصرّح محمد بن عبد الوهاب بأن دعاء غير الله، والاستغاثة بغير الله موجب

(١) «المقالات الوفية» (تقرير الدجوي تلك المقالات ..) ص ٢٢٣، ٢٢٤ بتصرف يسير.

. وانظر: ما كتبه الدجوي في مجلة نور الإسلام، المجلد الأول، مقال حكم التوسل بالنبي، ص ٥٨٩ . والمجلد الثاني، مقال التوسل وجهة الوهابيين، ص ٣٠.

(٢) المرجع السابق، نفس الصفحات.

(٣) «رسالة في حكم التوسل بالأئباء والأولياء» (ضمن مجموعة كتب) ص ١٧٣ بتصرف يسير.

(٤) المرجع السابق، ص ١٧٥ .

(٥) «النقول الشرعية»، ص ١١٣ .

للارتقاء عن الدين، والدخول في عداد المشركين) <sup>(١)</sup>.

ويرد العامل على الوهابيين في منعهم من الاستغاثة بالمضطفي بعد وفاته وسائر الأنبياء، فيقول:

(فإن كان منعه لأنه خطاب غير قادر على سماع الكلام فالنبي محمد وسائر الأنبياء أحياء بعد الموت) <sup>(٢)</sup>.

ويجوز العامل دعاء الأنبياء مadam أن الداعي لا يعتقد استقلالهم بقضاء الحاجات، فيقول:

(قدّع الأنبياء والصالحين ليس دعائهم بالذات بأن يحسبوا كافين في قضاء الحاجة، وإنجاح المأمور ..

وأما الذين يحسبهم كفالة مستقلين في دفع مكروره أو جلب نفع واستغنى بذلك عن دعوة الله فنحن أيضاً نحكم بكفره وشركه) <sup>(٣)</sup>.

ويسوق سوقية دليلاً على حياة الموتى فيقول:

(فالحياة ثابتة قطعاً لا يشك فيها مؤمن.. خلافاً لهذه الفرقة المغروبة الشاذة، بل إن علماء أوروبا يقولون بخلود الأرواح وقد توصلت لاستحضرها ومخاطبتها بالنوم ... مما يدل دلالة قاطعة على الحياة بعد الموت) <sup>(٤)</sup>.

ويزعم محمد بن أحمد نور - فيما نقله عنه الشيخ صالح بن أحمد - أن تفسير قوله تعالى - في شأن الشهداء - «**بِلْ أَحْيَاءٍ وَلَكُنْ لَا تَشْعُرُونَ**» <sup>(٥)</sup> هو: (أن الشهداء أحياء، ولكن لا تشعرون ما هم فيه من الحال من تنعيم وفرح وسرور واستبشران) <sup>(٦)</sup>.

(١) *كشف الارتياب*، ص ٢٦٩.

(٢) المرجع السابق، ص ٢٧٨.

وقد جعل العامل في كتابه المذكور ثلاثة فصول، الأولى في حياة النبي بعد موته، والثانية في حياة سائر الأنبياء والشهداء، والثالث في حياة سائر الناس (انظر: *كشف الارتياب*، ص ١٠٩ - ١١٤).

وكان العامل بتأثره بالفصل، يقاد أسلفه من أمثال جعفر التنجي الذي أخذ تلك الفصول (انظر: كتابه *منهج الرشاد*، ص ٥١ - ٥٥)، وقد أدعى جعفر التنجي أن الرسول ﷺ في قبره يسمع الكلام، ويرد الجواب كما في حياته، غير أن الله حبس سمع الناس إلا قليلاً من الغواص.

(٣) المرجع السابق، ص ٤٥ - ٤٧ باختصار.

(٤) *تبين الحق والصواب*، ص ١٨.

(٥) سورة البقرة: آية ١٥٤.

(٦) نقلًا عن: *فتوى أبا طيل محمد بن أحمد نور*، ص ٧٤.

ويجوز محمد الطاهر يوسف الاستغاثة بالأموات، ويعلل ذلك (بأن استناد الإغاثة إلى الله استناد حقيقي، واستنادها إلى الخلق مجازي، ولا فرق بين الحي والميت؛ لأن المتولى لأمورهم في الدارين هو الله الذي أكرمهم بفضله)<sup>(١)</sup>.

وبعد إيراد اعتراض أولئك الخصوم على إنكار أئمة الدعوة السلفية الاستغاثة بالموتى ودعائهم، وما تضمنه هذا الإيراد من بيان بعض استدلالاتهم وحجتهم في ذلك، بعد ذلك نسوق بعض ما كتبه أئمة الدعوة السلفية وأنصارها في تقرير وتأكيد أن الدعاء عبادة يجب صرفها لله وحده، وأن من دعا غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر. وسيتضح هذا جلياً من خلال أجوبتهم ومناقشتهم لأقوال الخصوم.

لقد رکز الشیخ الإمام علی عبادة الدعاء، وبين وجوب صرفها لله وحده سواء كان الدعاء دعاء مسألة، أو دعاء عبادة، وعقد باباً في كتابه «كتاب التوحيد» بعنوان: «باب من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعوه غيره»<sup>(٢)</sup>.

وألف الشیخ الإمام رحمه الله رسالة موجزة في مسائل مستنبطة من قول الله تعالى: «وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً»<sup>(٣)</sup>، فقال رحمه الله فيها عشرة درجات .. اختار منها قوله:

**(الأولى)** : تصديق القلب أن دعوة غير الله باطلة، وقد خالف فيها من خالف.

**الثانية** : أنها منكر يجب فيها البغض، وقد خالف فيها من خالف.

**الثالثة** : أنها من الكبائر، والمعظائم المستحقة للمقت والمفارقة وقد خالف فيها من خالف.

**الرابعة** : أن هذا هو الشرك بالله الذي لا يغفره، وقد خالف فيها من خالف.

**الخامسة** : أن الداعي لغير الله لا تقبل منه الجزية كما تقبل من اليهود، ولا تنكر نساؤهم كما تنكر نساء اليهود، لأنه أغلظ كفراً<sup>(٤)</sup>.

ولما دخلت جيوش الموحدين مكة سنة ١٢١٨هـ، كان مما حدث مع علماء مكة ما سطره الشیخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب:

(١) «قوة الدفاع والهجوم»، ص ١٢، ١٣ بتصريف يسير.

وانظر: كتاب «الحقائق الإسلامية»، ص ٣٩.

(٢) «مجموعة مؤلفات الشیخ»، ٤٢/١.

(٣) سورة الجن: آية ١٨.

(٤) «مجموعة مؤلفات الشیخ»، ٣٨٨/١، ٣٨٩، باختصار.

(عَرَفَنَا هُمْ أَنَا دَائِرُونَ مَعَ الْحَقِّ أَيْنَمَا دَارَ، وَتَابُوْنَ لِلْدَلِيلِ الْجَلِيِّ الْوَاضِعِ،  
وَلَا نَبَالِي حِينَذِ بِمُخَالَفَةِ مَا سَلَفَ عَلَيْهِ مِنْ قَبْلَنَا، فَلَمْ يَنْقُمُوا عَلَيْنَا أَمْرًا، فَأَلْحِينَا عَلَيْهِمْ  
فِي مَسَأَلَةِ طَلَبِ الْحَاجَاتِ مِنَ الْأَمْوَاتِ إِنْ بَقِيَ لَدِيهِمْ شَبَهَةٌ، فَذَكَرَ بَعْضُهُمْ شَبَهَةً أَوْ  
شَبَهَتِينَ، فَرَدَّدُنَاهَا بِالْدَلَائِلِ الْقَاطِعَةِ مِنَ الْكِتَابِ وَالسَّنَّةِ حَتَّى أَذْعَنُوهُمْ، وَلَمْ يَبْقَ عِنْهُمْ  
أَحَدٌ مِنْهُمْ شَكٌ وَلَا ارْتِيَابٌ فِيمَا قَاتَلَنَا النَّاسُ عَلَيْهِ، أَنَّهُ الْحَقُّ الْجَلِيُّ الَّذِي لَا غَبَارٌ عَلَيْهِ،  
وَحَلَّفُوا لَنَا الْأَيْمَانُ الْمَعْقَدَةُ مِنْ دُونِ اسْتِحْلَافٍ عَلَى اسْتِرَاحَ صُورَهُمْ، وَجَزْمُ  
صَمَائِرِهِمْ، أَنَّهُ لَمْ يَبْقَ لَهُمْ شَكٌ فِي مَنْ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوْ قَالَ أَبْنَ عَبَّاسَ، أَوْ  
يَا عَبْدَ الْقَادِرِ، أَوْ غَيْرَهُمْ مِنَ الْمُخْلُوقِينَ طَالِبًا بِذَلِكَ دُفْعَ شَرٍّ أَوْ جُلْبَ خَيْرٍ فِي كُلِّ  
مَا لَا يَقْدِرُ عَلَيْهِ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى مِنْ شَفَاءِ الْمَرِيضِ، وَالنَّصْرِ عَلَى الْعُدُوِّ، وَنَحْوُ ذَلِكَ أَنَّهُ  
مُشَرِّكُ الشَّرَكِ الْأَكْبَرِ الَّذِي يَهْدِرُ دَمَهُ وَيَبْيَحُ مَالَهُ، إِنْ كَانَ يَعْتَقِدُ أَنَّ الْفَاعِلَ الْمُؤْثِرُ  
فِي تَصْرِيفِ الْكَوْنِ هُوَ اللَّهُ وَحْدَهُ، لَكُنَّهُ قَصْدُ الْمُخْلُوقِينَ بِالْدُّعَاءِ مُتَقْرِبًا لَهُمْ لِقَضَاءِ  
حَاجَتِهِ<sup>(١)</sup>.

وَقَدْ سَبَقَ - فِي فَصْلِ تَحْرِيمِ التَّوْسُلِ - بِيَانِ بَطْلَانِ أَنْ تَكُونُ الْإِسْتِغْنَاهُ بِالْأَنْبِيَاءِ  
وَغَيْرِهِمْ بِمَعْنَى التَّوْسُلِ مِنْ عَدَدِ أُوْجَهٍ، كَمَا قَرَرَ ذَلِكَ فِي كِتَابِ «التَّوْضِيْح» فَأَغْنَى عَنْ  
إِعْادَتِهِ وَتَكْرَارِهِ<sup>(٢)</sup>.

وَبِيَانِ الشَّيْخِ حَمْدَ بْنِ نَاصِرِ بْنِ مَعْمَرٍ - رَحْمَهُ اللَّهُ - بَطْلَانُ دُعَاءِ الْمُوْتَى فَيَقُولُ:  
(نَحْنُ نَعْلَمُ بِالْحَضْرَةِ أَنَّ الَّذِي عَلَيْهِ لَمْ يَشْرِعْ لِأَمْتَهِ أَنْ يَدْعُوا أَحَدًا مِنَ الْأَمْوَاتِ،  
لَا الْأَنْبِيَاءَ، وَلَا الصَّالِحِينَ، وَلَا غَيْرَهُمْ، لَا بَلْفَظُ الْإِسْتِغْنَاهُ وَلَا بَغْيَرِهَا، بَلْ نَعْلَمُ أَنَّهُ  
نَهَى عَنْ كُلِّ هَذِهِ الْأَمْوَارِ، وَأَنَّ ذَلِكَ مِنَ الشَّرَكِ الْأَكْبَرِ الَّذِي حَرَمَهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ...  
يَقُولُ تَعَالَى: ﴿قُلْ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضَّرِّ عَنْكُمْ  
وَلَا تَحْوِيلًا﴾ . أَوْلَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَتَّغَوُّنُ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةِ أَيْمَنُهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ  
رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنْ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُورًا<sup>(٣)</sup> فَهَذِهِ الْآيَةُ خَطَابٌ لِكُلِّ مَنْ  
دَعَا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَدْعَوًا، وَذَلِكَ الْمَدْعُو<sup>(٤)</sup> يَتَّغَيِّرُ إِلَى اللَّهِ الْوَسِيلَةِ وَيَرْجُو رَحْمَتَهُ  
وَيَخَافُ عَذَابَهُ، فَكُلُّ مَنْ دَعَا مِنْ بَيْنَ أَوْ غَائِبِيَّ الْأَنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِينَ، فَقَدْ تَناولَتْهُ هَذِهِ  
الْآيَةُ، وَقَدْ دَعَا مِنْ لَا يَغْيِثُهُ وَلَا يَمْلِكُ كَشْفَ الضَّرِّ عَنْهُ وَلَا تَحْوِيلَهُ<sup>(٥)</sup>.

(١) «الْهَدِيَّةُ السُّنْنِيَّةُ»، ص ٣٦، ٣٧.

(٢) انظر: كِتَابُ «التَّوْضِيْحُ عَنْ تَوْحِيدِ الْخَلَقِ»، ص ٣٠٧ - ٣١٢.

(٣) سُورَةُ الْإِسْرَاءِ: آيَةُ ٥٦، ٥٧.

(٤) أَيُّ مِنَ الْمَلَائِكَةِ أَوِ الْأَنْبِيَاءِ أَوِ الصَّالِحِينَ.

(٥) «الْهَدِيَّةُ السُّنْنِيَّةُ»، ص ٥٤، ٥٥ بِالْخَتْصَارِ.

ويوضح الشيخ حمد حكم من دعا ميتاً، أو غائباً فيقول:

(من دعا ميتاً أو غائباً فقال يا سيدى فلان أغتنى، أو انصرنى، أو ارحمنى، أو اكشف عنى شدتى، ونحو ذلك فهو كافر مشرك، يستتاب فإن تاب وإلا قتل.

وهذا مما لا خلاف فيه بين العلماء، فإن هذا هو شرك المشركين الذين قاتلهم رسول الله ﷺ، فإنهم لم يكونوا يقولون: أنها تخلق، وترزق وتدير أمر من دعاتها، بل كانوا يعلمون أن ذلك الله وحده كما حكاه عنهم في غير موضع في كتابه، وإنما كانوا يفعلون عندها ما يفعله إخوانهم من المشركين اليوم من دعائهما والاستغاثة بها ..<sup>(١)</sup>.

ويسوق الشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - إجماع العلماء في حكم من صرف الدعاء لغير الله فيقول:

(اعلم أن العلماء أجمعوا على أن من صرف شيئاً من نوعي الدعاء - أي دعاء العبادة ودعاء المسألة - لغير الله فهو مشرك، ولو قال لا إله إلا الله محمد رسول الله وصلى وصام. إذ شرط الإسلام مع التلفظ بالشهادتين أن لا يعبد إلا الله، فمن أتى بالشهادتين وعبد غير الله، فما أتى بهما حقيقة وإن تلفظ بهما كاليهود الذين يقولون لا إله إلا الله وهم مشركون)<sup>(٢)</sup>.

ومما أورده الشيخ سليمان في شرحه للآلية الكريمة وهي قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَضَلُّ مَنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ﴾<sup>(٣)</sup> - أثناء شرحه لباب (من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره) من «كتاب التوحيد» - يقول رحمه الله:

(حاصل كلام المفسرين أن الله تعالى حكم بأنه لا أضل من يدعو من دون الله لا دعاء عبادة، ولا دعاء مسألة، واستغاثة من هذه حالة، ومعنى الاستفهام في إنكار أن يكون الضلال كلهم أبلغ ضلالاً من عبد غير الله ودعاه، حيث يتذرون دعاء السميع المجيب القادر على تحصيل كل بغية ومرام، ويدعون من دونه من لا يستجيب

(١) «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٥٩٦/٤.

(٢) «تيسير العزيز الحميد»، ص ٢٢٧.

وانظر: الأدلة من الكتاب والسنّة وأقوال العلماء في بيان أن الاستغاثة بغير الله شرك أكبر يخرج عن دين الإسلام:

«تيسير العزيز الحميد»، ص ٢١٤ - ٢٣٦.

(٣) سورة الأحقاف: آية ٥.

لهم، ولا قدرة به على استجابة أحد منهم مادام في الدنيا، وإلى أن تقوم القيمة<sup>(١)</sup>).  
ولما سئل الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن حكم الاستغاثة بالموتى، كان مما  
قاله رحمة الله:

(وأما مسألة – استغاثة الأحياء بالموتى في طلب الجاه والسعنة والرزق والأولاد.  
فالجواب هذه من الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، وهذا شرك في الربوبية،  
والآلوهية، وقد كان شرك المشركين في جاهليتهم بطلب الشفاعة والقربة، وأما طلب  
الرزق، والأولاد وشفاء المرضى فقد أقرروا بأن آلهتهم لا تقدر على ذلك كما قال  
تعالى: ﴿فَلَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَمْ مَنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَمَنْ يَخْرُجُ  
الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيَخْرُجُ الْمَيْتُ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يَدْبِرُ الْأُمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقْلَ أَفْلَا  
تَنْتَقُونَ﴾<sup>(٢)</sup>.)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ أيضاً في مسألة سماع الموتى:

(ومن قال أن الميت يسمع، ويستجيب، فقد كذب على الله، وكذب بالصدق إذ  
جاءه .. قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَصْلَى مَنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ  
الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.)<sup>(٥)</sup>.

ويبيّن الشيخ عبد الرحمن خطورة دعاء الموتى والتعلق بهم، ثم يبطله فيقول:

(إن التعلق بالأموات والانتجاء والرغبة إليهم هو أصل دين المشركين.

ويترتب على ذلك من أنواع العبادة جلها، ومعظمها، كالمحبة والدعاء، والتوكيل  
والرجاء ونحو ذلك، وكل هذا عبادة لا يصلح منه شيء لغير الله أبداً. ولو جاز التعلق  
بالأموات، لجاز أن يستظهر العبد بالحظة من الملائكة الذين هم لا يفارقونه بيفين،  
وهم كما وصف الله: ﴿عَبَادٌ مَكْرُمُونَ لَا يُسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾<sup>(٦)</sup>،  
وهذا لا يقوله مسلم أصلاً، بل لو فعله أحد لكان مشركاً بالله، فإذا لم يجز ذلك في  
حق الملائكة الحاضرين، فإنه لا يجوز في حق أرواح أموات قد فارقت أجسادها  
لا يعلم مستقرها إلا الله من باب أولى، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ

(١) تفسير العزيز الحميد، ص ٢٣٩.

(٢) سورة يونس: آية ٣١.

(٣) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣٦/٢.

(٤) سورة الأحقاف: آية ٥.

(٥) «مجموعة الرسائل والمسائل» ٣٧/٢.

(٦) سورة الأنبياء: آية ٢٦، ٢٧.

لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثونه<sup>(١)</sup>).  
ويوضح الشيخ عبد الرحمن بن حسن كيف كان الاستمداد بالأموات شركاً أكبر  
فيقول:

(إن الاستمداد بالأموات والغائبين هو الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، فإن الاستمداد عبادة، والعبادة لا يجوز أن يصرف منها شيء لغير الله وذلك أن الاستمداد نتجته الاعتماد، والاعتماد هو معنى التوكل الذي هو من خصائص الإلهية وأجمعها لأعمال القلوب).

كما أن مورد العبادة القلب واللسان والأركان، المستمد لا يكون إلا داعياً، وراغباً، وراهباً، وحاشعاً، ومتذلاً، ومستعيناً. فإن الاستمداد طلب المدد بالقلب، واللسان، والأركان ولابد، وهذه الأعمال هي أنواع العبادة، فإذا كانت لله وحده، فقد أله العبد، فإذا صرف لغير الله تعالى صار مألوهاً له<sup>(٢)</sup>.

ويرد الشيخ عبد الرحمن دعوامه في التفريق بين الدعاء والنداء، ويثبت أنهما مترادافان، وينكر الأدلة القرآنية التي تدل على أنهما بمعنى واحد ومنها ما قاله - رحمة الله - :

(قال تعالى: هُوَ مِثْلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمْثُلُ الَّذِي يَنْعَقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دَعَاءٌ وَنَدَاءٌ<sup>(٤)</sup> فَعَطَفَ النَّدَاءُ عَلَى الدَّعَاءِ عَطْفَ مَرَافِعِهِ).

ومما يوضح تراداف النداء والدعاء وأنهما بمعنى واحد، ما أخبر الله تعالى عن نوح عليه السلام بقوله: هُوَ نَوْحًا إِذَا نَادَى مِنْ قَبْلِ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ<sup>(٥)</sup> فأخلص القصد لله بندائه في كربه وشنته فاستجاب الله له. وقال في الآية الأخرى: هُوَ دُعَا رَبِّهِ أَنِّي مغلوب فانتصر<sup>(٦)</sup> فسماه تعالى دعاء<sup>(٧)</sup>.

ومما كتبه الشيخ أبو بطين - رحمة الله - في شأن الحياة البرزخية للشهداء، والحياة البرزخية للمصطفى عليه السلام، أنه قال:

(١) سورة النمل: آية ٢٦، ٢٧.

(٢) «مجموعة الرسائل والمسائل»، ٤ / ٣٨٥ - ٣٨٧ باختصار.

(٣) «الدرر السننية»، ٩ / ١٥٢ بتصرف يسير.

(٤) سورة البقرة: آية ١٧١.

(٥) سورة الأنبياء: آية ٧٦.

(٦) سورة القمر: آية ١٠.

(٧) «القول الفصل النفيض»، ص ٢٩، ٣٠.

(فحياتهم برزخية الله أعلم بحقيقةها، والنبي ﷺ قد مات بنص القرآن والسنة، ومن شك في موته فهو كافر، وكثير من الناس خصوصاً في هذه الأزمنة، يدعون أنه ﷺ حي كحياته لما كان على وجه الأرض بين أصحابه، وهذا غلط عظيم، فإن الله سبحانه أخبر بأنه ميت، وهل جاء أثر صحيح أنه باعثه لنا في قبره مثل حياته على وجه الأرض يسأله أصحابه عما أشكل عليهم، ومعلوم ما صار بعده ﷺ من الاختلاف العظيم، ولم يجيء أحد إلى قبره ﷺ يسأل عما اختلفوا فيه، وفي الحديث المشهور «ما من مسلم يسلم على إلا رد الله على روحي حتى أرد عليه السلام»<sup>(١)</sup> فهذا يدل على أن روحه ﷺ ليست دائمة في قبره<sup>(٢)</sup>.

ويشير الشيخ أبو بطين إلى كثرة وقوع الاستغاثة بالنبي عند المتأخرین، وما كتبه ابن تيمیة في ذلك، فيقول أبو بطين رحمة الله:

( والاستغاثة بالنبي ﷺ صدرت من كثير من المتأخرین ممن يشار إليهم بالعلم، وقد صفت رجل يقال له ابن البكري كتاباً في الاستغاثة بالنبي ﷺ، ورد عليه الشيخ ابن تيمیة، بين فيه بطلان ما ذهب إليه وبين أنه من الشرك. قال الشيخ رحمة الله: (وقد طاف هذا - يعني ابن البكري - على علماء مصر، فلم يوافقه منهم أحد، وطاف عليهم بجوابي الذي كتبته، وطلب منهم معارضته، فلم يعارضه أحد منهم، مع أن عند بعضهم من التعصب ما لا يخفى ..)<sup>(٣)</sup>.

ويرد الشيخ أبو بطين على افتراء داود، حين زعم الإجماع على مشروعية الاستغاثة بالرسول ﷺ فقال رحمة الله:

(ثم زعم أن الاستغاثة به ﷺ في الشدائدين أمر مشهور معنوم به عند الصحابة والتبعين، فنسب إلى خير القرون ما هم أبعد الناس عنه، ويكتفي في إبطال الشبهة كلها قول الله تعالى: «قل لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضراً إلا ما شاء الله»<sup>(٤)</sup>، وقوله سبحانه: «قل إني لا أملك لكم ضراً ولا رشداً»<sup>(٥)</sup>، وهذا في حال حياته ﷺ فكيف الحال بعد الممات)<sup>(٦)</sup>.

(١) رواه أحمد، وأبو داود، وغيرهما. وقال عنه ابن تيمیة: إسناده جيد، وصححة ابن القیم في «جلاء الأفهام»، عن كتاب «النهج السديد في تحریج أحادیث تيسیر العزیز الحمید»، ص ١٢١ باختصار.

(٢) «مجموعۃ الرسائل والمسائل» ١٢٨/٢ باختصار.

(٣) المرجع السابق، ٢٤٢/٢.

(٤) سورة الأعراف: آية ١٨٨.

(٥) سورة الجن: آية ٢١.

(٦) «تأسیس التقویس»، ص ١١٤.

ويستنكر الشيخ أبو بطين دعوى التفريق بين الدعاء والنداء، ثم يبطلها، فيقول رحمة الله:

(ومن العجب قول بعض من ينسب إلى علم ودين، أن طلبه من المقربين والغائبين ليس دعاء لهم بل هو نداء، أفلًا يستحي هذا القائل من الله إذا لم يستحق من الناس من هذه الدعوى الفاسدة السمعة التي يروج بها على رعاع الناس. والله سبحانه وتعالى قد سمى الدعاء نداء، كما في قوله: «إذ نادى ربه نداءً خفيّا»<sup>(١)</sup>، وقوله تعالى: «فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَّحْتَنِي إِنِّي كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ»<sup>(٢)</sup> وأي فرق بين ما إذا سأله العبد ربها حاجة، وبين ما إذا طلبها من غيره ميت أو غائب، بأن الأول يسمى دعاء والثاني نداء؟ وما أسمع هذا القول وأقبحه .. وهو قول يستحى من حكايته لو لا أنه يروج على الجهاز)<sup>(٣)</sup>.

ويقول الشيخ محمد بن ناصر التهامي مبيناً تحريم دعاء غير الله:

(إِذَا رَدَدْنَا مَا تَنَازَعْنَا فِيهِ، وَقَلَّنَا بِتَحْرِيمِ دُعْوَةِ غَيْرِ اللَّهِ وَالْاسْتِغْاثَةِ بِهِ .. وَجَدَنَا الْقُرْآنَ يَنْدَدِي بِالنَّهِيِّ عَنْ دُعْوَةِ غَيْرِ اللَّهِ وَيَخْتَمُهَا بِالْوَعْدِ الشَّدِيدِ لِمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ، وَلَوْلَمْ يَحْتَجْ عَلَى صَاحِبِ الرِّسَالَةِ إِلَّا بِآيَةٍ وَاحِدَةٍ، لَانْفَطَعَتْ حِجْتُهُ، وَوَهَّتْ شَبَهَتْهُ، وَالسَّنَّةُ كَذَلِكَ تَنَادِي فِي النَّهِيِّ عَنْ أَنْ يَدْعُ عِنْدَهُ غَيْرَهُ، كَمَا فِي «الصَّحِيفَةِ» عَنْ أَبْنَى مُسَعُودَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُ اللَّهَ نَدَأْ دَخَلَ النَّارَ»<sup>(٤)</sup>. وَمَسْمَى الدُّعَاءِ هُوَ السُّؤَالُ وَالْتَّلْبِ لِغَةً وَشَرْعًا، وَالنَّدُّ هُوَ الشَّبَهُ وَالْمَثَلُ. فَمَنْ اسْتَغَاثَ بِغَيْرِ اللَّهِ مِنْ مَيْتٍ أَوْ غَايْبٍ، أَوْ دُعَاهُ فَقَدْ شَبَهَ بِاللَّهِ الَّذِي يَصْمِدُ إِلَيْهِ كُلُّ مُخْلُوقٍ فِي كُلِّ مَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ فِي دُنْيَاهُمْ وَأَخْرَاهُمْ<sup>(٥)</sup>.

كما أن القول بتحريم دعاء غير الله واعتباره من الشرك الأكبر المخرج من الملة ليس مما انفرد واحتصر به الشيخ ابن عبد الوهاب، بل جمهور أهل العلم على ذلك .. فيقول الحازمي مدافعاً عن الشيخ الإمام:

(إن الشيخ محمد بن عبد الوهاب - رحمة الله - ليس أول من فتح هذا الباب، بل ما ذكره هو ما عليه جمهور العلماء .. فهو يقول لا يدعى في الممات إلا الله

(١) سورة مریم: آية ٣.

(٢) سورة الأنبياء: آية ٨٧.

(٣) «الانتصار»، ص ٢٥.

(٤) رواه البخاري.

(٥) «إيقاظ الوضنان»، ق ٢٦ باختصار.

عَزْ وَجْلُهُ، وَأَكْثَرُ الْخَلْقِ يَدْعُونَ سَوَاهٍ فِي كُلِّ مَحْلٍ، إِذَا عَثِرَتْ دَابَةً نَادَى مَنْ يَعْتَقِدُهُ كَالشِّيخِ عَبْدِ الْفَادِرِ الْجِيلَانِيِّ، وَالشِّيخِ أَحْمَدَ بْنِ عَلْوَانَ، أَوْ الْعَبِيدِرُوسَ، أَوْ الْبَدْوِيِّ، أَوْ الْعَلْوَيِّ، وَإِذَا مَسَّهُمُ الضَّرُّ فِي الْبَحْرِ، دَعَى كُلُّ وَاحِدٍ مِّنْهُمْ شَيْخَ بَلْدَهُ فِي زَرْعَمَهُ، وَيَقُولُ ابْنُ عَبْدِ الْوَهَابِ: هَذَا فَعْلُ الْمُشْرِكِينَ؛ وَلَيْسَ هُوَ أَوْلُ مَنْ قَالَ هَذِهِ الْمَقَالَةَ بَلْ قَدْ سَبَقَ إِلَيْهَا ..<sup>(١)</sup>.

ويُبَطِّلُ الشِّيخُ عَبْدُ الْلَّطِيفِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حَسْنٍ دُعَوْيَ تَصْرِيفَ الْمَوْتِ فَيَقُولُ رَحْمَهُ اللَّهُ:

(وَأَمَّا القَوْلُ بِالتَّصْرِيفِ بَعْدَ الْمَمَاتِ، فَيَقُولُ تَعَالَى: ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ﴾<sup>(٢)</sup>، وَقَوْلُهُ سَبْحَانَهُ: ﴿الَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا، فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَاهَا عَلَيْهَا الْمَوْتُ، وَيُرْسِلُ الْأُخْرَى إِلَى أَجْلٍ مَسْمَى﴾<sup>(٣)</sup>، وَقَوْلُهُ: ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذَاقَتِ الْمَوْتَ﴾<sup>(٤)</sup>، وَفِي الْحَدِيثِ: «إِذَا مَاتَ ابْنُ آدَمَ انْقَطَعَ عَمَلُهُ ... الْحَدِيثُ»<sup>(٥)</sup>. فَجَمِيعُ ذَلِكَ دَالُ عَلَى انْقَطَاعِ الْحُسْنِ وَالْحُرْكَةِ مِنَ الْمَيْتِ، فَإِنَّ أَرْوَاحَهُمْ مَمْسَكَةً، وَإِنَّ أَعْمَالَهُمْ مَنْقُطَةً عَنْ زِيَادَةِ وَنَقْصَانِ، فَدَلَّ ذَلِكُ عَلَى أَنَّ لَيْسَ لِلْمَيْتِ تَصْرِيفٌ فِي ذَاتِهِ، فَضَلَّاً عَنْ غَيْرِهِ بِحُرْكَةٍ، وَإِنَّ رُوحَهُ مَحْبُوسَةً مَرْهُونَةً بِعَمَلِهِ مِنْ خَيْرٍ وَشَرٍّ، فَإِذَا عَجَزَ عَنْ حُرْكَةِ نَفْسِهِ فَكَيْفَ يَتَصْرِيفُ فِي غَيْرِهِ ..<sup>(٦)</sup>.

ويتحدث الشِّيخُ عَبْدُ الْلَّطِيفُ عَنْ مَسَأَةِ سَمَاعِ الْمَوْتِ فَيَقُولُ:

(وَأَعْلَمُ أَنَّ مَسَأَةَ السَّمَاعِ فِيهَا كَلَامٌ لِلْمُحَقِّقِينَ لَا يُحِيطُ بِهِ عِلْمًا إِلَّا مِنْ فَقْهِ عَنِ اللَّهِ قَبْلَهُ، وَدَقَّ فِي بَابِ الْعِلْمِ نَظَرُهُ وَفَهْمُهُ .. فَتَأْمَلُ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قُطْمَرٍ إِنْ تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوْ دُعَاءَكُمْ وَلَا سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرِّكُمْ .. الْآيَة﴾<sup>(٧)</sup>.

فَإِنْ هَذِهِ الْآيَاتُ فِيهَا دُعَوْيَ نَفْيِ الإِجَابَةِ فَقَطَّ مَعَ بَقاءِ أَصْلِ السَّمَاعِ، لَثُلَّا يَتَحدَّدُ فَعْلُ الشَّرْطِ وَجَوابُهُ، وَالْأَظَهُرُ أَنَّ سَمَاعَ الْمَيْتِ مَقْدِيدٌ بِحَالِهِ دونَ حَالٍ، لَا فِي جَمِيعِ حَالَاتِهِ<sup>(٨)</sup>.

(١) المرجع السابق، ق ١١ باختصار.

(٢) سورة الزمر: آية ٣٠.

(٣) سورة الزمر: آية ٤٢.

(٤) سورة الأنبياء: آية ٣٥.

(٥) رواه مسلم.

(٦) «البراهين الإسلامية»، ق ١٠ باختصار يسير.

(٧) سورة فاطر: آية ١٣.

(٨) «البراهين الإسلامية»، ق ١٤، ١٥.

وبيّن الشيخ عبد اللطيف اختلاف حياة البرزخ عن حياة الدنيا فيقول:

(والذي دل عليه كتاب الله، وسنة رسوله، وإجماع الأمة أن الحال بعد مفارقة الأرواح للأبدان ليست كحال الحياة من وجود كثيرة لا يمكن استقصاؤها ويكفي المؤمن قوله عليه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة ..»<sup>(١)</sup> فهذا الحديث يدخل تحته جميع أعماله الباطنة والظاهرة، وأنه لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرراً، وأن الأسباب الحسية تزول بالموت، فكيف بغيره، وإذا كان لا يملك لنفسه شيئاً وعمله قد انقطع فكيف يتصرف، ويدبر، ويستمد منه، وتطلب منه الحاجة إن هذا لهو الضلال المبين)<sup>(٢)</sup>.

وينقل الشيخ عبد اللطيف نصاً نفيساً لابن تيمية - رحمه الله - في بطلان الاستغاثة بالأموات، وأثارها السيئة ..، وأن الاستغاثة بالله وحده هي سبب انتصار المسلمين على التتار - آنذاك - يقول ابن تيمية:

(ونحن نعلم بالاضطرار من دين الإسلام أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لم يشرع لأمهاته أن يدعوا أحداً من الأموات، لا الأنبياء، ولا غيرهم بلفظ الاستغاثة ولا غيرها .. وربما قصدوا الأموات في صرورة نزلت بهم فيدعون دعاء المضطر، راجين قضاء حاجاتهم .. حتى أن العدو الخارج عن شريعة الإسلام لما قدم دمشق خرجوا يستغيثون بالموتى عند القبور، قال بعض الشعراء:

يا خائفين من التتر .. لوندوا بقير أبي عمر .. ينجيكموا من الضرر

فقلت لهؤلاء الذين يستغيثون بهم لو كانوا معكم في القتال، لأنهموا كما انهزم المسلمون يوم أحد، فإنه كان قد قضى أن العسكر ينكسر لأسباب اقتضت ذلك، ولحكمة كانت الله في ذلك، ولهذا كان أهل المعرفة بالدين والمكاشفة لم يقاتلوا في تلك المرة عدم القتال الشرعي الذي أمر الله به ورسوله، فلما كان ذلك بعد ذلك جعلنا نأمر بإخلاص الدين لله والاستعانة به، وأنهم لا يستغيثون إلا به، ولا يستغيثون بملك مقرب ولا نبي مرسل.

فلما أصلح الناس أمرهم وصدقوا في الاستغاثة بربهم، نصرهم الله على عدوهم نصراً عزيزاً لم يتقدم نظيره، ولم يهزם التتار مثل هذه الهزيمة أصلاً<sup>(٣)</sup>.

(١) رواه مسلم.

(٢) «البراهمين الإسلامية»، ق ٣٦، ٣٧.

(٣) «مجموععة الرسائل، والمسائل» ٤٠٩/٣.

ويرد الشيخ عبد اللطيف على افتراط داود ابن جرجيس حين كذب، وزعم إباحة  
دعاء الموتى فقال الشيخ عبد اللطيف:

(من المستحبيل شرعاً وفطراً وعقلاً أن تأتي هذه الشريعة المطهرة الكاملة بإباحة  
دعا الموتى، والغائبين، والاستغاثة بهم في المهمات والملمات، كقول القائل يا علي،  
أو يا حسين، أو يا عباس، أو يا عبد القادر، أو يا عيدروس، أو نحو ذلك من الألفاظ  
الشركية التي تتضمن العدل بالله والتسوية به تعالى وتقدس<sup>(١)</sup>، وقد نصَّ على ذلك  
مشايخ الإسلام حتى ذكره ابن حجر في «الأعلام»<sup>(٢)</sup> مقرراً له)<sup>(٣)</sup>.

ويؤكد الشيخ عبد اللطيف أن دعاء الموتى شرك أكبر، وإجماع العلماء على ذلك  
فيقول:

(الأدلة والنصوص متواترة متظاهرة على أن طلب الحوائج من الموتى، والتوجه  
إليه شرك محرم، وأن فاعله من أفسه السفهاء، وأضل الخلق، وأنه من عدل بربه،  
وجعل له أنداداً وشركاء في العبادة التي لا تصلح لسواه، ولا تنبعي لغيره، وأنه أصل  
شرك العالم، وقد حكى الإجماع على هذا شيخ الإسلام ابن تيمية في مواضع من  
كلامه، وكذلك ابن قيم الجوزية فرق تحريره، وأنه من الشرك الأكبر، وأنه أصل  
شرك العالم في كتابه «إغاثة اللهفان» وغيره، وابن عقيل كفر بطلب الحوائج من  
الموتى)<sup>(٤)</sup>.

ويكشف الشيخ عبد اللطيف عما ليس فيه المخالفون حين ادعوا الحياة الحقيقة  
للموتى - كما لهم في الدنيا - ومن ثم جوزوا سؤالم، فيقول جواباً على هذا التلبيس:  
(ليست حياة الأنبياء والشهداء كما يظنه هؤلاء وأسلافهم من الصابئة من أن لهم  
علمًا بحال من دعاهم، وقدرة على إيجابته، وتصرفاً في العالم، وجولاتاً في الملائكة،  
ويكفي المؤمن في بيان حياتهم والإشارة إلى حقيقتها قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْسِنَ النِّسَاءُ  
قُتْلَوْا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاهُ اللَّهُ يَرْزُقُهُنَّ﴾<sup>(٥)</sup>، وقوله عليه السلام فيما صح  
عنه: «أرواح الشهداء في حواصل طير خضر تسرح في الجنة حيث شاءت»<sup>(٦)</sup>،

(١) يقصد الشيخ عبد اللطيف بالتسوية بالله أي في ألوهيته وعبادته وليس في ربوبيته، لأن كفار مكة يقررون بتوحيد الربوبية كما هو معلوم، انظر: تفصيل ذلك: «تيسير العزيز الحميد»، ص ٤٦٩.

(٢) أي ابن حجر الهيثمي في كتابه «الأعلام بقواطع الإسلام».

(٣) «دلائل الرسوخ»، ص ٧٩ باختصار.

(٤) «مصابح الظلام»، ص ٢٥٢.

(٥) سورة آل عمران: آية ١٦٩.

(٦) رواه مسلم.

ويكفي في إبطال قول الصابئة وورثتهم قوله تعالى في المسيح: ﴿وَكُنْتَ عَلَيْهِ شَهِيدًا مَادِمْتَ فِيهِمْ فَلَمَا تَوَفَّيْتَ كُنْتَ أَنْتَ الرَّفِيقُ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾<sup>(١)</sup> فإن في هذه الآية ما يدل على أنه عليه السلام لا علم له بما صدر وجرى منهم بعد وفاته، وأنه إنما يشهد بما كان منهم مدة حياته، وبقائه فيهم، ولا يعلم سواه...<sup>(٢)</sup>.

ويرد الشيخ عبد اللطيف على من ادعى حياة الأنبياء بعد وفاته كحياتهم الدنيا،  
قال الشيخ رحمة الله:

(إن هذه مقالة جاهل لا يفرق بين حياة الأنبياء والشهداء بعد الموت، وحياتهم في الدنيا، فظن الغبي أنها هي الحياة الدنيوية ولذلك نفى الموت، والله تعالى يقول: ﴿إِنَّكَ مَيْتٌ وَإِنَّهُمْ مَيْتُونَ﴾<sup>(٣)</sup> والحياة البرزخية تجامع الموت ولا تنافيه كحال الشهداء)<sup>(٤)</sup>.

ويرد الشيخ عبد اللطيف داود حين ظن جواز دعاء الموتى، مadam أن الذي يدعوهם ويستغث بهم يعتقد أن الفاعل والموجد هو الله وحده، ثم يرد ويبطل الشيخ عبد اللطيف تفريقي داود بين الدعاء والنداء، قال رحمة الله:

(وهذا الأحمق زاد قياداً، فقال لا يشرك إلا من قصد واعتذر الاستقلال من دون الله، وفي تلبية المشركين في الجاهلية لبيك لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك، فهو لا يدعوا الاستقلال وعلى زعم هذا ليسوا بمسارعين. قوله وهذا نداء لا دعاء من أول الأشياء على جهله، فإن النداء هو رفع الصوت بالدعاء، أو الأمر أو النهي، ويقابله النجا الذي هو المسارة وخفض الصوت. هذا بإجماع أهل اللغة كما حكاه ابن القيم في نونيته، وشيخ الإسلام في تسعينيته، وليس قسيماً للدعاء، قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ يَقُولُ نَادُوا شُرَكَائِيَ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ فَدَعَوْهُمْ﴾<sup>(٥)</sup> الآية، مما فعلوه هو عين ما أمروا به، وكفى بهذه الآية حجة على إبطال قوله.

وقال تعالى: ﴿وَأَيُوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ﴾<sup>(٦)</sup> ﴿وَنَوْحًا إِذْ نَادَى مِنْ قَبْلِهِ﴾<sup>(٧)</sup>، وسمى هذا النداء دعاء في كتابه العزيز، قال عن نوح عليه السلام: ﴿فَدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مغلوب

(١) سورة العنكبوت: آية ١١٧.

(٢) «مصابح الظلام»، ص ٢٩١.

(٣) سورة الزمر: آية ٣٠.

(٤) «مصابح الظلام»، ص ٢٤٩.

(٥) سورة الكهف: آية ٥٢.

(٦) سورة الأنبياء: آية ٨٣.

(٧) سورة الأنبياء: آية ٧٦.

فانتصر<sup>(١)</sup>، وقال: «هنا لك دعا زكريا ربه<sup>(٢)</sup>» وفي الحديث: «دعاة أخي ذي النون ما دعا بها مكروب إلا فرج الله عنه»<sup>(٣)</sup> - ونكر الشيخ عبد اللطيف غيرها من النصوص، إلى أن قال: فانظر هذه النصوص وما أفادت من إطلاق اسم الدعاء على المسألة والطلب<sup>(٤)</sup>.

ولما سئل الشيخ إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن - رحمهم الله - عن بعض الأحاديث التي وصفت موسى عليه السلام في حياة البرزخ، فأجاب عن ذلك جواباً شافياً، ووضح فيه وبين ما تختص به الحياة البرزخية وتتميز به عن الحياة الدنيا، ثم نقل جواباً لابن تيمية رحمة الله في الجواب على ذلك السؤال، سئل الشيخ إسحاق ابن عبد الرحمن عما ورد أن النبي ﷺ رأى موسى وهو يصلى في قبره، ورأاه يطوف بالبيت، ورأاه في السماء، وكذلك الأنبياء فأجاب:

(هذه الأحاديث وأشباهها تمر كما جاءت ويؤمن بها، إذ لا مجال للعقل في ذلك، ومن فتح على نفسه هذا الباب هلك، في جملة من هلك، فهذه الأحاديث التي مر البحث فيها خاص ببعض الزنادقة، وصنف مصنفاً بناء عليها، وجادل ومحاول في أن من كان حياً هذه الحياة التي أطلقت في القرآن فينبغي أن ينادي، إذ لا فرق عند هذا الجاهل بين الحياة الحسية والبرزخية، لأنه اشتبه عليه أمر هذه الصلاة .. ولم يعلم أنه لا خلاف في أن أهل البرزخ يجري عليهم من نعيم الآخرة ما يتلذذون به مما هو ليس من عمل التكليف، ومعاذ الله أن نعارض نص رسول الله ﷺ الذي رواه مسلم: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاثة» والحديث عام؛ لأن المقصود به جنسبني آدم؛ لأن الفرد يعم كما هو مقرر في حاله، ألم يعلم المسكين أن البرزخ طور ثان له حكم ثان؟ إذ لو كان ﷺ بهذه المثابة أنه يلاقي الأولياء والأفضل كما زعم بعض المصنفين، ليبطل حكم الاجتهاد بعده، ولم يتراجع الصحابة رضوان الله عليهم بعده مسائل طال فيها نزاعهم إلى زماننا هذا، إذا تحققت هذه الإشارة وتأملتها، فلا بد أن أنقل كلام ابن تيمية قدس الله روحه في أحاديث السؤال:

(قال رحمة الله: أما رؤيا موسى في الطواف فهذا كان رؤيا منام لم يكن ليلة المراج، كذلك جاء مفسراً لما رأى المسيح أيضاً، ورأى الدجال، أما رؤيته ورؤيه غيره من الأنبياء ليلة المراج في السماء، لما رأى آدم في السماء الدنيا، ورأى يحيى

(١) سورة القمر: آية ١٠.

(٢) سورة آل عمران: آية ٣٨.

(٣) رواه أحمد والترمذى والنسانى.

(٤) «دلائل الرسوخ»، ص ٨١، ٨٢.

وعيسى، فهذا رأى أرواحهم مصورة في صورة أبدانهم .. وأما كونه رأى موسى يصلي في قبره، ورأه في السماء أيضاً، فهذان لا منافاة بينهما فإن أمر الأرواح من جنس أمر الملائكة، في اللحظة الواحدة تصدع وتهبط، كالملك ليست كالبدن ... إلى آخر ما نقله<sup>(١)</sup>.

ويورد الشيخ أحمد بن عيسى الأدلة المتعددة على ترافق الدعاء والنداء وأنهما بمعنى واحد، فكان مما قاله رحمة الله رداً على من فرق بينهما:

(كأنه لم يسمع ما نكره الله في كتابه من أن مدلول النداء والدعاء واحد، قال الله تعالى: ﴿نَكِرَ رَبُّهُ عَبْدَهُ زَكْرِيَاٰ﴾ إِذْ نَادَ رَبَّهُ نَدَاءً خَفِيًّا، قَالَ رَبُّ إِنِّي وَهُنَّ الْعَظَمُ مِنِّي﴾<sup>(٢)</sup> فقوله: ﴿رَبُّهُ﴾ هَذَا هُوَ الدُّعَاءُ، سَمَاهُ نَدَاءُ، ثُمَّ قَالَ ﴿وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَّ رَبِّ شَقِيقِكَّ﴾<sup>(٣)</sup> فَبَيْنَ أَنَّ النَّدَاءَ فِي هَذِهِ الْآيَةِ هُوَ الدُّعَاءُ لَا غَيْرُهُ.

وقال في سورة آل عمران: ﴿هَنَالِكَ دُعَا زَكْرِيَاٰ رَبَّهُ قَالَ رَبُّهُ﴾<sup>(٤)</sup> فقوله: ﴿رَبُّهُ﴾ هو الدُّعَاءُ فِي قَوْلِهِ: ﴿هَنَالِكَ دُعَاهُ﴾، وَفِي سُورَةِ مُرِيمٍ قَالَ: ﴿إِذْ نَادَ﴾، وَفِي سُورَةِ آلِ عُمَرَانَ قَالَ: ﴿دُعَاهُ﴾ وَالصِّيغَةُ وَاحِدَةٌ. ثُمَّ قَالَ: ﴿إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ﴾، وَقَالَ تَعَالَى: ﴿وَهُوَ ذِي الْنُّونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِبًا فَطَنَّ أَنَّ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتِ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَحَانَكَ إِنِّي كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(٥)</sup>، وَفِي الْحَدِيثِ مَرْفُوعًا: دُعَوةُ أَخِي ذِي الْنُّونِ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ سَبَحَانَكَ إِنِّي كُنْتَ مِنَ الظَّالِمِينَ، مَا دَعَا بِهَا مَكْرُوبٌ لَا فَرَّجَ اللَّهُ عَنْهُ<sup>(٦)</sup>.

ومما يدل على ترافق الدعاء والنداء في كلام العرب، قول الشاعر:  
فقلت ادعى وأدعوا فإن أنت دى لصوت أن ينادي داعيان)<sup>(٧)</sup>

ويبيّن عالمة العراق محمود الألوسي اختلاف الحياة البرزخية عن الحياة المعهودة .. ومن ثم فلا يجوز سؤال الموتى، يقول رحمة الله:  
(إن الأموات لا يسألون سؤال الأحياء بوجه من الوجوه، إذ الموت غير الحياة، وما ثبت لهم من الحياة فهي برزخية غير الحياة المعهودة في الدنيا، فمن أراد بها

(١) الدرر السننية، ٢٧٤/١، ٢٧٥ باختصار يسيرة.

(٢) سورة مريم: آية ٢، ٣، وجزء من آية ٤.

(٣) سورة آل عمران: آية ٣٨.

(٤) سورة الأنبياء: آية ٨٧.

(٥) رواه أحمد والترمذى والنمساني.

(٦) الرد على شبّات المستعينين بغير الله، ص ٤، ١٥ باختصار.

الحياة المعهودة في الدنيا التي تقوم فيها الروح بالبدن وتديره وتصرفه، ويحتاج معها إلى الطعام والشراب واللباس فهذا انتكاس ظاهر، والحس والعقل يكتبه كما يكتبه النص، ومن أراد أنها حياة أخرى غير هذه الحياة بل تعاد الروح إليه إعادة غير الإعادة المألوفة في الدنيا ليسأل ويتحمّن في قبره فهذا حق ونفيه خطأ، وقد دلّ عليه النص الصحيح الصريح<sup>(١)</sup>.

ويوضح الشيخ ابن سحمان الفرق بين طلب الغوث من الأحياء، وطلب من الأموات، والفرق بين الأحياء والأموات ... فكان من توضيحه أنه قال:

(وأما الإغاثة بالأسباب العادية، وما هو في طوق البشر وقدرتهم فهذا ليس الكلام فيه، والأموات لا قدرة لهم على الأسباب العادية وما هو في طوق البشر وقدرتهم ... والله سبحانه خلق في الحي اختياراً ومشيئة بها يثاب وبها يعاقب وبها يكفل، والميت ليس له قدرة الحي، ولا يكفل، بل ينقطع عمله بموته، وتطوى صاحفته، ولا يسأل، ولا يستنقى ولا يرجع إليه في شيء مما للعباد عليه قدرة، وسائل الحيوان يفرقون بين الحي والميت)<sup>(٢)</sup>.

ويرد الشيخ ابن سحمان على من جوز الاستغاثة بالأموات بشرط الإقرار بأن الله هو المؤثر، والموجد وحده سبحانه، فقال رحمة الله:

(إن مجرد عدم التأثير، والخلق والإيجاد، والإعدام والنفع والضر إلا الله لا يبرئ من الشرك، فإن المشركين الذين بعث الله الرسل إليهم أيضاً كانوا مقربين بأن الله هو الخالق الرازق النافع والضار، بل لابد فيه من إخلاص توحيده وإفراده، وإخلاص التوحيد لا يتم إلا بأن يكون الدعاء كله لله والطلب منه والذاء، والاستغاثة، كلها يكون لله)<sup>(٣)</sup>.

وقرر علماء الحجاز وعلماء نجد في «البيان المفيد» أن الدعاء عبادة يجب صرفها لله وحده، وأن صرفها لغيره شرك أكبر، فقالوا رحمة الله:

(ونعتقد أن عبادة غير الله شرك أكبر، وأن دعاء غير الله من الأموات والغائبين، وحبه كحب الله، وخوفه ورجائه ونحو ذلك شرك أكبر، وسواء دعاء عبادة أو دعاء استغاثة في شدة أو رخاء، فإن الدعاء مخ العبادة، وسواء دعاه لجلب نفع أو دفع

(١) «تنمية منهاج التأسيس»، ص ٣٧٩، ٣٤٨، ٣٤٧، وانظر: كتابه «غاية الأماني»، ٢٥٦/١.

(٢) «كشف غياب الظلام»، ص ٣٠٣، بتصرف يسر.

(٣) «الصواعق المرسلة الشهابية»، ص ٦٢.

ويوضح الشيخ عبد الله بن بلهيد رحمه الله أن دعاء غير الله شرك أكبر، وإن فاعله يعتقد أن الله بيده النفع والضر .. فقال رحمه الله:

(فَلَنْ قَالْ قَاتِلُ أَنْ مَنْ يَدْعُو النَّبِيَّ ﷺ، أَوْ غَيْرَهُ مِنَ الْأُولَى إِلَّا يَعْتَقِدُ أَنَّهُ يَمْلُكُ نَفْعًا أَوْ ضَرًّا، وَلَا يَطْلُبُ ذَلِكَ مِنْهُ. وَأَنْ قَوْلَهُ عِنْدَ قِيَامِهِ، أَوْ بَخُولِهِ، أَوْ خَرْجَهُ أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ مِنْ أَحْوَالِهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوْ يَا فَلَانَ إِنْ أَرَادَ بِهِ طَلْبَ النَّفْعِ وَالضَّرِّ فَهُوَ شَرْكٌ، وَإِنْ أَرَادَ أَنَّهُ يَشْفَعَ لَهُ عِنْدَ اللَّهِ أَوْ يَقْرَبَ إِلَيْهِ فَهُذَا لَيْسَ بِشَرْكٍ).

فيقال أن شرك المشركين الذين بعث فيهم النبي ﷺ هو بتعلقهم على الأنبياء، والصالحين لطلب القرابة، والشفاعة، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولَى إِلَيْهِمْ إِلَّا لِيَقْرِبُوا إِلَى اللَّهِ زَلْفِي﴾<sup>(٢)</sup>.

(ولما سئل أحد العلماء: هل النداء بمعنى الدعاء أم بينهما فرق؟ كان جوابه: لا فرق بينهما، وتفريق من فرق بين النداء والدعاء تفريق يردد الكتاب والسنة والله ...

- ثم ذكر الأدلة من الكتاب والسنة ثم قال:

وقال في «المصباح»: النداء الدعاء، وقال النهاة النداء هو الدعاء بأحرف مخصوصة<sup>(٤)</sup>.

ويرد الشيخ صالح بن أحمد على من ادعى أن حياة الشهداء في قبورهم حياة حقيقة، فيقول:

(إن حياة الشهداء في قبورهم كما قال تعالى: ﴿هُلْ أَحْيَاءٌ وَلَكُنْ لَا تَشْعُرُونَ﴾<sup>(٥)</sup> فنؤمن بأننا لا نشعر بحقيقة حياتهم التي أخبرنا بها سبحانه وتعالى، وهو المختص بحقيقة علمها، وأما الأستاذ<sup>(٦)</sup> فحمل قوله تعالى: ﴿وَلَا تَشْعُرُونَ﴾ على عدم شعوره بالسرور والنعيم الذي هم فيه، وهذا مبلغ علمه.

(١) «البيان المفيد»، ص. ٦.

(٢) سورة الزمر: آية ٣.

(٣) خطاب ابن بلهيد أثناء اجتماع علماء الحجاز ونجد، ص ١٧.

(٤) جريدة أم القرى، عدد ٢٨٥.

(٥) سورة البقرة: آية ١٥٤.

(٦) يقصد محمد بن أحمد نور، وسيق نقل قوله.

وتفتضي دعواه عدم موتهم، تحريم تقسيم أموالهم، على الورثة، وعدم تزويج نسائهم؛ لأنهم أحياء على زعمه، وال المسلمين متفقون الوهابية وخلافهم على تقسيم أموالهم، وتزويج نسائهم كسائر الأموات<sup>(١)</sup>.

وأما دعوى المجوزين الاستغاثة بالأموات، بحجة أن الفاعل هو الله وحده والعبد لا فعل له، فيرد القصيمي تلك الحجة فيقول:

(قولك أن العبد ليس فاعلاً، إما أن يكون دلّ عليه العقل، أو القرآن أو الحديث، أو الإجماع، أو المشاهدة، أو الضرورة، أو شيء غيرها، ولا شيء، أما العقل فإنه لا يفهم أن العبد ليس فاعلاً وأنه كالريشة تقلبها الريح أى شاءت، بل العقل يعلم أنه لا يحسن عقاب العبد، ولا ثوابه. ولا أمره، ولا نهيء، إلا إذا كان فاعلاً قادرًا على الفعل والترك، ولهذا لا يلوم الحجر الهاوي من أعلى إلى أسفل إذا ضر، ولا يشكره إذا نفع ...

وأما القرآن فمن أوله إلى آخره ينادي بهدم هذه المقالة، منها قوله تعالى: «ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك»<sup>(٢)</sup>، وأما الحديث: «اعملوا فكل ميسر لما خلق له»<sup>(٣)</sup>، وأما الإجماع فالسلف قاطبة يرون العبد فاعلاً حقيقة لا يشذ منهم واحد.

وهذا مذكور في كتاب «خلق أفعال العباد» للبخاري، وغيره<sup>(٤)</sup>.

وعقب إيراد ما سطّره بعض أئمة الدعوة السلفية وأنصارها في مسألة دعاء الموتى، اتضح جلياً عظم شأن الدعاء، وأنه من آكد العبادات وأهمها وأعلاها قدرأ، وأن الدعاء عبادة يجب أن لا تصرف إلا لله وحده. فمن خالف ذلك، ودعا الأموات والغائبين فقد صرف هذه العبادة العظيمة إلى غير مستحقها، فوقع في الشرك الأكبر المخرج عن دين الإسلام، وإن كان يعتقد أثناء دعاءه للموتى، أن الله هو الخالق المؤثر وببيده - سبحانه - النفع والضر، فإن هذا لن ينفعه كما لم ينفع مشركي العرب من قاتلهم الرسول عليه السلام وهم يعترفون ويقرّون بما يقر به طالبوا الحاجات من الموتى، من إقرار بتوحيد الربوبية.

كما ظهر - في ثنايا هذا الفصل - الجواب والرد على دعواهم بعدم التفرقة بين

(١) «اتمimir أباظيل محمد بن أحمد نور»، ص ٧٤، بتصريف يسير.

(٢) سورة النساء: آية ٧٩.

(٣) رواه مسلم.

(٤) «البروق النجدية»، ص ٨٢ باختصار.

الحي والميت، إما على حسب ظنهم، لأن الموتى لهم حياة حقيقة في قبورهم كالأحياء في دنياهم، أو عدم التفريق بينهما؛ لأن المؤثر والفاعل هو الله وحده، وليس للميت ولا للحي فعل أو تأثير.

كما تبين - أيضاً - بطلان تلبسهم في التفرقة بين الدعاء والنداء والله الحمد والمنة.

خاتمة

وفي هذه الخاتمة أحمد الله تعالى وأشكره على إنجاز هذا البحث وإنائه.  
وقد بيّنت - أولاً في المقدمة - أهمية هذا الموضوع، وأسباب اختياره ثم ذكرت  
خطة البحث، ومنهجي الذي سرت عليه في كتابة أبواب البحث، ثم تحدثت عن جمع  
المادة العلمية لهذا البحث.

وقد تحدثت في التمهيد عن دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، وبينت أن هذه الدعوة ما هي إلا دعوة إلى عقيدة أهل السنة والجماعة، وأن هذه الحركة الإصلاحية ما هي إلا آ杰يد لمنهج السلف الصالح، وأشارت إلى بعض العلماء الذين تأثروا بدعوة الشيخ، من لم يذكرهم الكتاب الذين كتبوا في هذا المجال، كما أشرت إلى خطأ دعوى أن بعض الحركات الإصلاحية أو الشخصيات الإسلامية قد تأثرت بدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، مثل الحركة السنوسية، والحركة المهدوية، ومثل: محمد عبده، ومحمد إقبال.

ثم أوردت دراسة استقرائية مجلمة لمؤلفات المناوئين مع موقف علماء الدعوة من هذه المؤلفات المناوئة، وقد اتضح أن خصوم هذه الدعوة على عدة أصناف، فمنهم من أبغض هذه الدعوة حسداً وبغياناً كما وقع من سليمان بن سحيم مطوع الرياض، ومنهم من عادى هذه الدعوة وأهلها انتصاراً لطريقته الصوفية كما هو ظاهر في كتابات علي الحداد، وداود بن جرجيس الفشندي، ومحمد الطاهر يوسف، ومالك بن داود، وغيرهم.

ومنهم من ناهض هذه الدعوة انتصاراً لمسلكه الرافضي كما هو واضح في كتابات محمد بن عبد الوهاب بن داود الهمданى، وعلي الكنهورى، وجعفر النجفى، ومحسن الأمين العاملى، وغيرهم من سبق ذكر أقوالهم.

وقد بيّنتُ بكثيرٍ من الأمثلة، الكم الهائل من المؤلفات التي صنفت ضد هذه الدعوة السلفية، وبمختلف اللغات، ثم وضحتُ بكثيرٍ من الأمثلة - أيضاً -، ما سطّره بعض

أئمة الدعوة السلفية وأنصارها في الرد على تلك المؤلفات، ومناقشة الشبهات، وتفنيد الاعتراضات.

ثم أوجزت أهم الأسباب التي أدت إلى كثرة تلك المؤلفات المناوئة وتعدها. ثم انتقلت إلى الباب الأول، ويتضمن الحديث عن مفتريات الصفت بدعوة الشيخ مع الرد عليها.

وقد عرضت في الفصل الأول منه لافتراء الخصوم بأن الشيخ ادعى النبوة، وانتقص الرسول ﷺ، وابتداً لأولاً بالحديث عن معتقد الشيخ الإمام وأتباعه في مسألة ختم النبوة بمحمد ﷺ، ثم أوردت الفريضة كما جاءت مدونة في كتب الخصوم، ثم أتبعتها بالرد والدحض من خلال ما كتبه أئمة الدعوة السلفية.

وكذلك كان الأسلوب في فريدة انتقاد الرسول ﷺ، فقبل إيراد الافتراء، كان هناك تمهيد يتضمن بيان مقام نبينا محمد ﷺ عند الوهابيين، ثم بيان الافتراء كما جاء مسطوراً في كتب المناوئين، وعقب ذلك يأتي الرد والدحض لهذا الافتراء، وفي آخر الفصل كشفت عن ضلال أولئك الخصوم - من خلال كتبهم -، وجهلهم بحقهم عليه الصلاة والسلام، وزيفهم عن معرفة مقام المصطفى ﷺ.

وكتب الفصلين: الثاني، والثالث بنفس أسلوب الفصل الأول، وكان الفصل الثاني حول الزعم بأن الشيخ مشبه مجسم، وقد ظهر بكثير من الأدلة والبراهين أن الشيخ وأتباعه في باب أسماء الله عزّ وجلّ وصفاته على منهج أهل السنة والجماعة، من وصف الله بما وصف به نفسه، ووصفه به رسوله ﷺ من غير تمثيل ولا تكليف، ولا تعطيل، ولا تحريف، فلا يتجاوزون القرآن وال الحديث.

كما ظهر ضلال أولئك الخصوم في هذا الباب، ووقوعهم في التعطيل والتحريف، كما بيّناه بأمثلة من كتبهم.

أما الفصل الثالث وهو حول فريدة إنكار الشيخ لكرامات الأولياء، فقد اتضح بطلان هذه الفريضة، وأن الشيخ الإمام وأتباعه يقررون بكرامات الأولياء، كما ظهر جلياً تلبيس الخصوم وتضليلهم حين اتخذوا من لفظ كرامات الأولياء قناعاً أخفوا تحته الكثير من الشركيات والبدعيات.

وتحديث في الباب الثاني عن الشبهات المثارة حول دعوة الشيخ مع بيان الحق في ذلك.

وكان موضوع الفصل الأول عن شبهة التكفير والقتال، وقد أطبقت - نوعاً ما -

في الحديث عن هذه الشبهة، وذكرت أسباب ذلك.

وقد ذكرت في المبحث الأول من هذا الفصل مقتنيات الخصوم وأكاذيبهم على الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة التكفير، ثم أتبعتها بالرد والدحض.

ثم تحدثت في المبحث الثاني عن فرية أن الوهابيين خوارج، وأن موطنهم قرن الشيطان، وقد ثبت كذب هذه الفرية، واتضح الفرق الشاسع بين الوهابيين والخارج، ثم ذكرت بعض أقوال العلماء قديماً وحديثاً في بيان معنى حديث نجد قرن الشيطان، مع توضيح بطلان استدلال الخصوم بهذا الحديث في نصر فريتهم.

وفي المبحث الثالث كشفت - من خلال ما نقلته عن أئمة الدعوة وأنصارها - عن زيف شبهة الخصوم حين أدعوا أن الوهابيين أدخلوا في نوافذ الإسلام ما ليس منها، وبينت سلامة موقفهم في هذه المسألة، وأنه هو الصواب الذي سار عليه السلف الصالح.

وفي المبحث الرابع بينت موافقة الشيخ الإمام لابن تيمية وابن القيم في مسألة التكفير، وأنه لم يخالفهم في ذلك كما ادعى الخصوم، وأوردت الأمثلة على ذلك.

وفي المبحث الخامس وضحت أن الشرك واقع في هذه الأمة، كما شهدت بذلك النصوص، فلا صحة لشبهة الخصوم من عدم طروع الشرك على هذه الأمة.

وعرضت في المبحث السادس لشبهة الخصوم بأن الشيخ يجعل الآيات التي نزلت في المشركين منطبقة على المسلمين، وأوردت الردود عليها.

وختمت مباحثات ذلك الفصل بشبهة خروج الشيخ على دولة الخلافة العثمانية، وبينت ابتداء، وبنقول متعددة أن نجداً - موطن هذه الدعوة - لم تكن تحت سيطرة دولة الخلافة، ثم بينت بطلان هذه الشبهة.

وفي الفصل الثاني تحدثت عن شبهة تحريم التوسل، وعرضت أدلة لشبهة الخصوم في هذه المسألة، ثم أعقبتها بالرد والبيان، وبينت ما في لفظ التوسل من الإجمال والإطلاق، وأشارت إلى التوسل المشروع، ثم التوسل البدعي المحظور، وعرضت لأدلة الخصوم واستدلالاتهم بالرد والجواب، ويشيء من التفصيل.

وتحدثت في الفصل الثالث عن شبهة منع الاستشفاع بمحمد عليه السلام، وعرضت لمقالة الخصوم في تجويز طلب الشفاعة من المصطفى عليه السلام بعد وفاته، وأن ذلك ليس عبادة للرسول أو للولي، وذكرت حجتهم في ذلك، ثم عطفت عليها بالرد والبيان،

وبينت شرطي قبول الشفاعة، والفرق بين قول الداعي: اللهم شفع محمدًا فينا، وبين قول: يا محمد اشفع لي، ونكرت خلط الخصوم وعدم تفریقهم بين كلا القولين.

ثم انتقلت إلى الباب الثالث، ويتضمن الحديث عما اعترض على الشيخ من قضايا الدعوة مع المناقشة لها.

وبينت في الفصل الأول اعتراض الخصوم على الشيخ وأنصار دعوته فيما فعلوه من هدم الأبنية على القبور، والنهي عن شد الرحال لزيارة الأضرحة، وقد ظهر بالأدلة والبراهين صواب فعل الشيخ وأتباعه، وأن ما اعتقادوه وفعلوه في هذه المسألة هو الحق الذي تعصده النصوص الشرعية، كما ظهر في نفس الوقت ضلال الخصوم وانحرافهم في تلك المسألة.

وأظهرت في الفصل الثاني، ومن خلال كتابات أنصار الدعوة الوهابية، صحة تقسيم التوحيد إلى توحيدين: توحيد الربوبية، وتوحيد الألوهية، وأنه تقسيم تقره الأدلة، وتثبته نصوص الوحيدين، وأقوال السلف الصالح، وبينت بطلان اعتراض الخصوم على ذلك التقسيم، كما اتضح أيضًا زيف الخصوم حين افتصرروا على تقرير توحيد الربوبية، واكتفوا به.

وفي الفصل الثالث تحدثت عن اعتراض المناوئين على هذه الدعوة في إنكارهم دعاء الموتى، وظهر جلياً - عبر أقوال آئمة الدعوة - صحة ما ذهب إليه الشيخ ومن تبعه في إنكار دعاء الموتى، وأبطلت على ضوء تلك النقول حجج الخصوم واستدلالاتهم في هذا الاعتراض.

وفي نهاية هذه الخاتمة أحب أن أقترح بعضاً من الحلول والأساليب لمن يهمه نشر مذهب السلف الصالح عموماً، وبصورة صادقة، والتي يمكن أن تتحقق في نفس الوقت تصوراً صحيحاً لدعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب، فمن هذه الحلول:

- (1) الاهتمام بنشر تراث السلف الصالح، وفيسائر بلاد المسلمين، وعلى مختلف المستويات الثقافية، واختيار الرسائل والمؤلفات التي توضح عقيدة أهل السنة والجماعة، وتتصف بالوضوح والإيجاز وملائمة العصر، وأن يتضح ويظهر لعامة المسلمين - من خلال تلك الرسائل - «عالمية» معتقد أهل السنة والجماعة، فتنشر رسائل موجزة لبعض علماء السلف الصالح ومن مختلف المذاهب الأربعية، وتنشر رسائل موجزة أخرى لبعض علماء السلف الصالح من مختلف أقطار المسلمين، ومختلف الأزمان.

فتطبع - على سبيل المثال - رسالة «كشف الشبهات» للشيخ محمد بن عبد الوهاب النجدي، ومعها رسالة «تطهير الاعتقاد» للصنعاني، أو رسالة «شرح الصدور في تحريم رفع القبور» للشوكاني، أو رسالة «قطف الثمر في بيان عقيدة أهل الآخر» لمحمد صديق خان.

(٢) نشر مؤلفات الشيخ الإمام التي توضح معتقده مثل «كتاب التوحيد» و«الأصول الثلاثة» وغيرهما، وكذلك نشر الرسائل الجامعة لأنّمة الدعاوة في نجد، والتي توضح معتقدهم ومنهجهم، كما فعل الشيخ سليمان بن سحمان - رحمه الله - حين جمع بعض الرسائل الهامة في كتاب سماه «الهدية السنّية»، وهو خمس رسائل لكتاب أئمّة نجد وعلمائتها. وترجمة هذا التراث النّفيس إلى أشهر اللغات العالمية.

(٣) إبراز الجوانب الدعويّة عند الشيخ الإمام، وكذا أئمّة الدعاوة من بعده، وبيان ما كان عليه الشيخ وأتباعه من فقه للدعوة، وإدراك لأسباليها المناسبة.

(٤) التحذير من كتب الخصوم، وتتبعها بالرد والمناقشة، وتصحيح الأخطاء الواقعية في بعض المراجع العامة، مثل «دوائر المعارف» عموماً، و«حاشية الصاوي على الجلالين»، و«حاشية ابن عابدين»، وبعض المصادر التاريخية.

(٥) الاهتمام بتدريس كتب ورسائل الشيخ في التعليم الجامعي، وحسن عرض ترجمة الشيخ الإمام في المناهج الدراسية، وإبراز آثاره العلمية والعملية على هذه البلاد، وكذلك إظهار فضله وعظيم نفعه على بلاد المسلمين عموماً، والعناية أيضاً بحسن عرض أبواب «كتاب التوحيد» - في المناهج الدراسية للمرحلة المتوسطة -، وإعادة صياغة ذلك المنهج بأسلوب جذاب يفهمه النّاشرة ويدركونه، مع مراعاةربط مادة الكتاب بالواقع الذي يعيشه الطالب.

(٦) فتح باب الحوار والمناقشة مع المتعلمين من الوافدين لهذه البلاد، ودعوتهم إلى التجدد والإِنْصَاف، واتباع الحق أينما دار، وتحرير أفكارهم من تبعية حملات التشويه والتضليل.

وهذه الاقتراحات الموجزة ما هي إلا غيض من فيض، وأسأل الله عزّ وجلّ أن يمدنا بالعون لتحقيقها، وأن يجعلنا هداة مهتدين غير ضالين ولا مضللين، وصلى الله على نبينا محمد وعلى الله وصحبه أجمعين.

## قائمة بمصادر البحث

### أولاً : المخطوطات :

- (١) أحمد بن علي البصري الشهير بالقطبي: «فصل الخطاب في رد ضلالات ابن عبد الوهاب».
- (٢) إسماعيل التميمي التونسي: «المنح الإلهية في طمس الصلاة الوهابية».
- (٣) خليل بن أحمد الرجبي الشافعي: «هذا تاريخ في شأن الوزير محمد على باشا».
- (٤) سليمان بن سحمان: «الحج الواضحة الإسلامية»، مكتبة الشيخ عبد الرحمن ابن سحمان بالرياض.
- (٥) سليمان بن عبد الوهاب: «حجۃ فصل الخطاب من كتاب رب الأرباب وحديث رسول الملك الوهاب وكلام أولي الآلباب في إبطال مذهب محمد بن عبد الوهاب».
- (٦) ابن السويدي: «المشككات المضيئة ردًا على الوهابية».
- (٧) صالح بن محمد الشثري: «تأليف الملك المنان في نقض ضلالات دحلان»، المكتبة السعودية بالرياض، رقم ٨٦/١٩٧.
- (٨) عبد الرؤوف بن محمد بن عبد الله النيشابوري: «فصل الخطاب في نقض مقالة ابن عبد الوهاب».
- (٩) عبد العزيز بن إبراهيم السويعي: «قصيدة في الرد على يوسف النبهاني»، دارة الملك عبد العزيز، رقم ٢٤٥.

- (١٠) عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «البراهين الإسلامية في رد الشبه الفارسية»، المكتبة السعودية بالرياض، رقم ٣٥٩/٨٦.
- (١١) عبد الله بن حسين بلغقيه العلوى: «كتاب في الرد على الخوارج ومن نحا نحوهم».
- (١٢) عبد الله بن حسين بلغقيه العلوى: «كتاب في الرد على الوهابية».
- (١٣) عثمان بن عبد العزيز المنصور: «منهج المعارج لأخبار الخوارج».
- (١٤) عثمان بن عبد العزيز المنصور: «الرد الدامع على الزعم أن شيخ الإسلام ابن تيمية زائف»، مكتبة جامعة الإمام، رقم ٢١٤٧.
- (١٥) مجهول (لم يُعرف مؤلفه): «منظومة تعرضت لسب الشيخ محمد بن عبد الوهاب».
- (١٦) مجهول: «شرح أبيات في الرد على الوهابية».
- (١٧) محمد بن سليمان الكردي الشافعى: «مسائل وأجوبة وردود على الخوارج».
- (١٨) محمد بن عبد الرحمن بن عفالق الإحسائى: «رسالة ابن عفالق إلى عثمان بن معمر».
- (١٩) محمد بن عبد الرحمن بن عفالق الإحسائى: «جواب ابن عفالق على رد ابن معمر».
- (٢٠) محمد بن عبد الرحمن بن عفالق الإحسائى: «تهكم المقلدين في مدعى تجديد الدين».
- (٢١) محمد بن عبد الوهاب بن داود الهمذاني: «إزهاق الباطل في رد شبه الفرقة الوهابية».
- (٢٢) محمد بن عثمان الشاوي: «القول الأسد في الرد على الخصم الألد»، مكتبة جامعة الملك سعود، رقم ٣٤٢١.

- (٢٣) محمد بن محمد القادري: «رسالة في الرد على الوهابية».
- (٢٤) محمد بن ناصر الحازمي: «رسالة في إثبات الصفات»، الخزانة العامة بالرباط (المكتبة الكتانية) رقم ١٥١ - ٣٠١ك<sup>(١)</sup>.
- (٢٥) محمد بن ناصر الحازمي: «رسالة في مشاجرة بين أهل مكة وأهل نجد»، الخزانة العامة بالرباط (المكتبة الكتانية) رقم ١٥١ - ٣٠١ك<sup>(٢)</sup>.
- (٢٦) محمد بن ناصر الحازمي: «إيقاظ الوسنان لبيان الخلل الذي في صلح الإخوان»، مكتبة جامعة الملك سعود، رقم ٤٥٥.

## ثانياً : المطبوعات :

- (١) إبراهيم السنودي: «سعادة الدارين في الرد على الفرقتين الوهابية ومقادة الظاهرية»، جزءان، المطبعة العامرة الشرقية، مصر، ١٣٢٦هـ.
- (٢) أحمد بن إبراهيم بن عيسى: «الرد على شبّهات المستعينين بغير الله»، دار مصر للطباعة.
- (٣) أحمد بن إبراهيم بن عيسى: «تنبيه النبيه والغبي في الرد على المدراسي والحلبي» (طبع ضمن مجموعة كتب)، مطبعة كرستان، مصر ١٣٢٩هـ.
- (٤) أحمد بن حجر آل بوطامي: «الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، فَقْدَمْ له سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز، مطبعة الحكومة، مكة، ١٣٩٥هـ.
- (٥) أحمد بن حجر آل بوطامي: «تنزيه السنة والقرآن عن أن يكونا من أصول الضلال والكفران»، مطابع مؤسسة العلوم، الدوحة.
- (٦) أحمد بن زيني حلان: «خلاصة الكلام في بيان أمراء البلد الحرام»، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ١٣٩٧هـ.
- (٧) أحمد بن زيني حلان: «الفتوحات الإسلامية بعد مضي الفتوحات النبوية»، مكتبة الحلبي، القاهرة، ١٣٨٧هـ.
- (٨) أحمد بن يزيني حلان: «الدرر السننية في الرد على الوهابية»، ط٤، مكتبة الحلبي، القاهرة، ١٤٠٠هـ.

(١) ، (٢) وقد ختنا كل الرسائلتين بتتبيل كتبه حسن الشطبي متهمجاً على دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب - كما سبق ذكره - .

- (٩) أحمد بن علي بن شرف: «ديوان ابن مشرف»، ط٤، مكتبة الفلاح، الهاوف، ١٤٠٣هـ.<sup>(١)</sup>
- (١٠) أحمد بن محمد الصاوي: «حاشية العلامة الصاوي على تفسير الجلالين»، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- (١١) أحمد بن محمد الكتلاني: «الصيّب الهطال في كشف شبه ابن كمال»، قام بطبعه وتصحّحه الشيخ عبد الله الخليفي، مطابع مؤسسة الطباعة، جدة.
- (١٢) ادوارد جوان: «مصر في القرن التاسع عشر»، تعریف محمد مسعود، ط١، القاهرة، ١٣٤٠هـ.
- (١٣) إسحاق بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: (رسائل متفرقة موجودة ضمن الدرر السننية في الأجوية النجدية).
- (١٤) أمين سعيد: «تاريخ الدولة السعودية من محمد بن سعود إلى عبد الرحمن الفيصل وعهد الملك عبد العزيز»، من مطبوعات دارة الملك عبد العزيز.
- (١٥) أمين سعيد: «سيرة الإمام محمد بن عبد الوهاب»، ط١، شركة التوزيع العربية، بيروت.
- (١٦) أيوب صبري باشا: «مرأة الجزيرة العربية»، جزءان، ترجمة: أحمد متولي، والصفصافي مرسي، ط١، دار الرياض للنشر، ١٤٠٣هـ.
- (١٧) جاسم الفهيد الدوسرى: «النهج السديد في تخريج أحاديث تيسير العزيز الحميد»، ط١، دار الخلفاء، الكويت، ١٤٠٤هـ.
- (١٨) جعفر النجفي: «منهج الرشاد لمن أراد السداد»، مطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٤٢هـ.
- (١٩) جميل صدقي الزهاوي: «الفجر الصادق في الرد على منكري التوسل والكرامات والخوارق»، مكتبة المليجي، مصر، ١٣٢٣هـ.
- (٢٠) حسن خربك: «المقالات الوفية في الرد على الوهابية» (ضمن مجموعة كتب)، ط٢، مكتبة التهذيب، القاهرة.
- (٢١) حسن صدر الدين الكاظمي: «الرد على فتاوى الوهابيين»، ط٢، مطبعة الفرات، بغداد، ١٣٤٥هـ.
- (٢٢) حسن بن عمر الشطي: «النقول الشرعية في الرد على الوهابية» (ضمن

(١) وأحياناً أرجع إلى: ط أم القرى، ١٣٥٥هـ.

مجموعة كتب)، ط٢، مكتبة التهذيب، القاهرة.

(٢٣) حسين بن أبي بكر بن غنم: «تاریخ نجد المسمى روضة الأفکار والأفہام لمرتاد حال الإمام، وتعداد غزوات الإسلام»، ط٣، مطبع شركة الصفحات الذهبية، الرياض<sup>(١)</sup>.

(٢٤) حسين حلمي ايشيق (تعليق): «الإيمان والإسلام» لخالد البغدادي، مكتبة الحقيقة، استنبول، ١٩٨٥م.

(٢٥) حسين بن مهدي النعمي: «معارج الألباب في مناهج الحق والصواب»، تحقيق: محمد حامد الفقي، ط٢، مطبع الرياض، ١٣٩٣هـ.

(٢٦) حكيم محمد أشرف سنهو: «أكمـلـ الـبـيـانـ فـيـ شـرـحـ حـدـيـثـ نـجـدـ قـرـنـ الشـيـطـاـنـ»، تحقيق: عبد القادر السندي، ط١، نشر حديث أكاديمي، باكستان، ١٤٠٢هـ.

(٢٧) حمد بن ناصر بن معمر: (رسائل متعددة، ضمن مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، والدرر السننية).

(٢٨) حمود بن عبد الله التويجري: «إيضاح المحجة في الرد على صاحب طنجة»، ط١، مؤسسة النور للطباعة، الرياض.

(٢٩) خليل مردم بك: «أعيان القرن الثالث عشر»، ط٢، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٩٧٧م.

(٣٠) خير الدين زركلي: «الأعلام»، ط٦، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٨٤م.

(٣١) داود بن سليمان بن جرجيس: «المنحة الإلهية في رد الوهابية» ويليه «أشد الجهاد في إبطال دعوى الاجتهاد»، مكتبة الحقيقة، استنبول، ١٤٠٣هـ.

(٣٢) سليمان بن سحمان: «الأسنة الحداد في رد شبّهات علوى الحداد»، ط٢، مطبع الرياض، ١٣٧٦هـ.

(٣٣) سليمان بن سحمان: «الصواعق المرسلة الشهابية على الشبه الداحضة الشامية» (ضمن مجموعة كتب)، مطبع الرياض، ١٣٧٦هـ.

(٣٤) سليمان بن سحمان: «كشف غياب الظلام عن أوهام جلاء الأوهام»، ط٢، مطبع الرياض، ١٣٧٦هـ.

(٣٥) سليمان بن سحمان: «تأييد مذهب السلف وكشف شبّهات من حاد وانحرف ودعى باليماني شرف»، المطبعة المصطفوية، بمبي، ١٣٢٣هـ.

(١) وأحياناً أرجع إلى ط١، المكتبة الأهلية، الرياض، ١٣٦٨هـ.

- (٣٦) سليمان بن سحمان: «عقود الجوادر المنصدة الحسان من أشعار سليمان بن سحمان» (ديوان ابن سحمان)، ط الأولى، المطبعة المصطفوية، بمبي، ١٣٣٧هـ<sup>(١)</sup>.
- (٣٧) سليمان بن سحمان: «الضياق الشارق في رد شبّهات الماذق المارق»، ط١، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٤هـ.
- (٣٨) سليمان بن سحمان: «تنبيه ذوي الألباب السليمة عن الواقع في الألفاظ المبتدعة الوخيمة»، ويليه كتاب «تراث الشيوخ الإمامين من تزوير أهل الكتب والمئن»، ط١، مطبعة المنار، مصر، سنة ١٣٤٣هـ.
- (٣٩) سليمان بن سحمان: «البيان المبدي لشناعة القول المجدى»، مطبعة القرآن والستة، أمر تسر، الهند.
- (٤٠) سليمان بن سحمان: «الهداية السنّية والتحفة الوهابية النجدية»، ط٢، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٤هـ.
- (٤١) سليمان بن عبد الله آل الشيخ: «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد»، ط٣، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٩٧هـ.
- (٤٢) سليمان بن عبد الوهاب: «الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية»، ط٢، مكتبة التهذيب، القاهرة.
- (٤٣) سيف الله المسّلول شاه فضل بديواني: «سيف الجبار المسّلول على الأعداء»، مكتبة الحقيقة، استنبول.
- (٤٤) صالح بن أحمد: «تممير أباطيل محمد بن أحمد نور بالقرآن والحديث»، المطبعة السلفية، القاهرة.
- (٤٥) عباس العزاوي: «ذكرى أبي الثناء الألوسي»، شركة التجارة والطباعة، بغداد، ١٣٧٧هـ.
- (٤٦) عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «فتح المجيد شرح كتاب التوحيد»، تحقيق: محمد حامد الفقي، ط٨، مطبع القصيم، الرياض، ١٣٨٦هـ.
- (٤٧) عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «القول الفصل النفيسي في الرد على المفترى داود بن جرجيس»، ط٢، دار الهداية، الرياض، ١٣٠٥هـ<sup>(٢)</sup>.
- (٤٨) عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: (رسائل وأجوبة متعددة، ومتّوّلة)، ضمن

(١) وأحياناً أرجع إلى الطبعة التي تلتها، تعليق عبد الرحمن الرويشد.

(٢) وأحياناً أرجع إلى ط١، مطبعة أنصار السنة المحمدية.

- مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، والدرر السننية).
- (٤٩) عبد الرحمن بن عبد اللطيف بن عبد الله آل الشيخ: «مشاهير علماء نجد وغيرهم»، ط٢، دار الإمامية للبحث، الرياض، ١٣٩٤هـ.
- (٥٠) عبد الرحمن بن عبد اللطيف بن عبد الله آل الشيخ (تحقيق وتعليق): «للم الشهاب في سيرة محمد بن عبد الوهاب»، مطبوعات دارة الملك عبد العزيز.
- (٥١) عبد الرحمن بن محمد بن قاسم (جمع): «الدرر السننية في الأجوبة النجدية»، اثنا عشر جزءاً، رجعت إلى كل من:
- (أ) الجزء الأول / كتاب العقائد / ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٨٥هـ.
- (ب) الجزء الثاني / كتاب التوحيد / ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٨٥هـ.
- (ج) الجزء الثالث / كتاب الأسماء والصفات / ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٨٥هـ.
- (د) الجزء الثامن / كتاب حكم المرتد / ط٢، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٣٨٥هـ.
- (هـ) الجزء التاسع / كتاب مختصرات الردود / ط٢، مطبع شركه المدينة، جدة، ١٣٨٨هـ.
- (٥٢) عبد الرحمن بن ناصر السعدي: «القول السديد في مقاصد التوحيد»، مكتبة المعارف، الرياض.
- (٥٣) عبد الظاهر أبو السمح: «الرسالة المكية في الرد على الرسالة الرملية»، ط١، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٩هـ.
- (٥٤) عبد العزيز بن حمد (سبط الشيخ الإمام): «المسائل الشرعية إلى علماء الدرعية» (ضمن مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، مطبعة المنار، مصر، ١٤٥٦ - ١٤٥٤).
- (٥٥) عبد العزيز بن محمد بن سعود: «رسالة الإمام عبد العزيز الأول»، ط٣، مؤسسة النور، الرياض.
- (٥٦) عبد الكريم بن فخر الدين الهندي: «الحق المبين في الرد على الهاشمية المبتدئين»، (ضمن مجموعة كتب)، المطبعة الأنصارية، دلهي.
- (٥٧) عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «دلائل الرسوخ في الرد على

المنفوخ، مطبوعات الرئاسة العامة لهيئات الأمر بالمعروف، الرياض، ١٤٠٢هـ.

- (٥٨) عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «مصابح الظلام في الرد على من كذب على الشيخ الإمام»، ط٢، دار الهدایة، الرياض<sup>(١)</sup>.
- (٥٩) عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ: «منهاج التأسيس والتقدیس في كشف شبهات داود بن جرجیس»، مطبعة دیرسات، بعثی، ١٣٠٩هـ.
- (٦٠) عبد اللطیف بن عبد الرحمن بن حسن آل الشیخ: «مجموعۃ الرسائل والمسائل النجدیة» (الجزء الثالث)، جمع الشیخ سلیمان بن سهمان، مطبعة المنار، مصر.
- (٦١) عبد الله بن سليمان بن بلہید: «خطاب ابن بلہید أثناء اجتماع علماء مکة ونجد»، ط٢، مطبع دار الثقافة، مکة المکرمة، ١٣٩٨هـ.
- (٦٢) عبد الله بن صالح العثیمین: «الشیخ محمد بن عبد الوهاب، حیاته وفکره»، دار العلوم، الرياض.
- (٦٣) عبد الله بن صالح العثیمین: «تاریخ المملكة العربية السعودية»، ط١، ١٤٠٤هـ.
- (٦٤) عبد الله بن صالح العثیمین: «بحوث و تعلیقات فی تاریخ المملكة العربية السعودية»، ط١، مطبع دار الهلال، الرياض، ١٤٠٤هـ.
- (٦٥) عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطین: «تأسیس التقديس فی کشف تلبیس داود ابن جرجیس»، مطبع دار إحياء الكتب، مصر، ١٣٤٤هـ.
- (٦٦) عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطین: «الانتصار لحزب الله الموحدین والرد على المجادل عن المشرکین»، ط٣، مکتبة الصحابة الإسلامية، الكويت.
- (٦٧) عبد الله بن عبد الرحمن أبو بطین: (رسائل متعددة ضمن مجموعۃ الرسائل والمسائل النجدیة، والدرر السنیة).
- (٦٨) عبد الله بن عبد الرحمن البسام: «علماء نجد خلال ستة قرون»، ثلاثة أجزاء، ط١، مکتبة النھضة الحدیثة، ١٣٩٨هـ.
- (٦٩) عبد الله بن علي القصيمي: «الصراع بين الإسلام والوثنية»، جزءان، ط٢، القاهرة، ١٤٠٢هـ.
- (٧٠) عبد الله بن علي القصيمي: «البروق النجدية في اكتساح الظلمات الدجویة»

(١) وأحیاناً أرجع إلى الطبعة الأولى، مطبعه أنصار السنة المحمدية، مصر، ١٣٦٥هـ.

مطبعة المنار، مصر، ١٣٥٠ هـ.

(٧١) عبد الله بن علي القصيمي: «الثورة الوهابية»، ط١، مطبعة الرحمنية، مصر، ١٣٥٤ هـ.

(٧٢) عبد الله بن علي القصيمي: «الفصل الحاسم بين الوهابيين ومخالفיהם»، ط١، مطبعة التضامن الأخوي، مصر، ١٩٣٤ مـ.

(٧٣) عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب: (رسائل وأجوبة متعددة ضمن مجموعة الرسائل والمسائل النجدية، والدرر السنوية).

(٧٤) عثمان بن عبد الله بن بشر: «عنوان المجد في تاريخ نجد»، تحقيق: عبد الرحمن بن عبد اللطيف آل الشيخ، ط٤، مطبوعات دارة الملك عبد العزيز، ١٤٠٣ هـ.

(٧٥) عثمان بن عبد الله العلوى: «فصل الخطاب في بيان الصواب».

(٧٦) علوى بن أحمد الحداد: «مصباح الآلام وجلاء الظلم في رد شبه البدعى النجدى التي أضل بها العوام»، المطبعة العامرة الشرقية، مصر، ١٣٢٥ هـ.

(٧٧) علي باشا مبارك (تهذيب وترجمة): «خلاصة تاريخ العرب» لسيد يو، ط١، مطبعة محمد أفندي، مصر، ١٣٠٩ هـ.

(٧٨) علي نقى إبراهيم الكنهورى: «كشف النقاب عن عقائد ابن عبد الوهاب»، المطبعة الحيدرية، النجف، ١٣٤٥ هـ.

(٧٩) عمر رضا كحاله: «معجم المؤلفين»، مكتبة المثنى، بيروت.

(٨٠) عمر قاسم المحجوب: «رسالة في الرد على الوهابية»، ط١، المطبعة التونسية، تونس، ١٣٢٧ هـ.

(٨١) فضل الرسول القادري البركاني: «المعتقد المنتقد»، مكتبة الحقيقة، استنبول، ١٩٨٣ مـ.

(٨٢) فورستر سادلير: «رحلة عبر الجزيرة العربية»، ترجمة أنس الرفاعي، ط٢، الناشر سعود العجمي، الكويت، ١٤٠٣ هـ.

(٨٣) فوزان السابق: «البيان والإشمار لكشف زيف الملحد الحاج مختار»، ط١، مطبعة السنة المحمدية، القاهرة، ١٣٧٢ هـ.

(٨٤) مالك بن داود: «الحقائق الإسلامية في الرد على المزاعم الوهابية»، ط١، مكتبة الحقيقة، استنبول، ١٤٠٣ هـ.

(٨٥) محسن الأمين العاملى: «كشف الارتباط عن أتباع محمد بن عبد الوهاب»،

- ط، مطبعة ابن زيدون، دمشق، ١٣٤٦هـ.
- (٨٦) محسن غياض عجيل: «الصحفي المؤرخ سليمان بن صالح الدخيل»، منشورات مركز دراسات الخليج العربي بجامعة البصرة، ١٩٨٢م.
- (٨٧) محمد أبو زهرة: «تاريخ المذاهب الإسلامية في السياسة والعقائد»، دار الفكر العربي، مصر.
- (٨٨) محمد أديب غالب: «من أخبار الحجاز ونجد في تاريخ الجبرتي»، دار اليمامة للنشر، الرياض، ١٣٩٥هـ.
- (٨٩) محمد بشير السهسواني: «صيانة الإنسان عن وسوسه الشيخ نحلان»، ط٥، مطبع نجد، الرياض، ١٣٩٥هـ.
- (٩٠) محمد البهبي: «الفكر الإسلامي في تطوره»، ط١، دار الفكر، مصر، ١٩٧١م.
- (٩١) محمد توفيق بن نجيب سوقية: «تبين الحق والصواب بالرد على أتباع ابن عبد الوهاب»، مطبعة الفيحاء، الشام.
- (٩٢) محمد جواد مغنية: «هذه هي الوهابية»، ١٩٦٤م.
- (٩٣) محمد حسن الموسوي الطباطبائي: «البراهين الجلية في رفع تشكيكات الوهابية»، ( ضمن مجموعة كتب)، طهران، إيران.
- (٩٤) محمد حسين مخلوف: «حكم التوسل بالأئباء والأولياء»، ( ضمن مجموعة كتب)، ط٢، مكتبة التهذيب، القاهرة.
- (٩٥) محمد حسين: «رسالة نقض فتاوى الوهابية ورد كلية مذهبهم»، المطبعة العلوية، النجف، ١٣٤٥هـ.
- (٩٦) محمد خليل هراس: «الحركة الوهابية رد على مقال للدكتور محمد البهبي في نقد الوهابية»، مطبوعات الجامعة الإسلامية، المدينة، ١٣٩٦هـ.
- (٩٧) محمد رشيد رضا: «السنة والشيعة أو الوهابية والرافضة»، مطبعة المنار، مصر، ١٣٤٧هـ.
- (٩٨) محمد سليمان الكردي: «قرة العين فتاوى علماء الحرمين»، ط١، المكتبة التجارية، مصر، ١٣٥٧هـ.
- (٩٩) محمد شفيق غربال: «الموسوعة العربية الميسرة»، دار نهضة لبنان، بيروت، ١٤٠١هـ.
- (١٠٠) محمد صديق حسن خان: «أبجد العلوم»، ثلاثة أجزاء، دار الباز، مكة.

- (١٠١) محمد الطاهر يوسف: «رسالة قوة الدفاع والهجوم»، مطبعة التمدن المحدودة، السودان.
- (١٠٢) محمد عاشق القادري: «عذاب الله المجدى لمنكر التوسل النجدى»، مكتبة الحقيقة، استانبول، ٢٠٤٠هـ.
- (١٠٣) محمد بن عبد المجيد بن كيران الفاسي: «الرد على بعض المبتدعة من الطائفة الوهابية»، ط١، مطبعة النقدم العلمية، مصر، ١٣٢٧هـ.
- (١٠٤) محمد عبد الله ماضي: «النهضات الحديثة في جزيرة العرب»، ط٢، دار إحياء الكتب العربية، مصر، ١٣٧٢هـ.
- (١٠٥) محمد بن عبد الوهاب: «مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب»، اثنا عشر مجلداً، صنفها وأعدها للتصحيح: عبد العزيز الرومي وأخرون، مطبع الرياض، ورجعت إلى كل من.
- (أ) القسم الأول: العقيدة والأداب الإسلامية.
  - (ب) القسم الثالث: مختصر سيرة الرسول ﷺ والفتاوی.
  - (ج) القسم الرابع: التفسير ومختصر زاد المعارف.
  - (د) القسم الخامس: الرسائل الشخصية.
- (١٠٦) محمد بن عثمان القاضي: «روضة الناظرين عن مآثر علماء نجد»، جزءان، ط١، مطبعة الحلبي، ١٤٠٠هـ.
- (١٠٧) محمد عطا الكسم: «الأقوال المرضية في الرد على الوهابية»، ط١، المطبعة العمومية، مصر، ١٩٠١م.
- (١٠٨) محمد علوى المالكى: «مفاهيم يجب أن تصحح».
- (١٠٩) محمد بن علي الشوكاني: «البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع»، دار المعرفة، بيروت.
- (١١٠) محمد علي العزوى الاوربادى: «رسالة في الرد على الوهابية»، المطبعة العلوية، النجف، ١٣٤٥هـ.
- (١١١) محمد علي بن غريب (وآخرون): «التوضيح عن توحيد الخلاق في جواب أهل العراق وتذكرة أولي الألباب بطريقة الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، ط٢، دار طيبة، الرياض، ١٤٠٤هـ.
- (١١٢) محمد أمين بن عمر الشهير بابن عابدين: «حاشية رد المحتار على الدر المختار»، ط٢، مكتبة الحلبي، مصر، ١٣٨٦هـ.

- (١١٣) محمد فريد بك: «تاریخ الدولة العثمانية»، تحقیق: إحسان حقي، ط٢، دار النفائس، بيروت، ١٤٠١هـ.
- (١١٤) محمد فريد وجدي: «دائرة معارف القرن العشرين»، ط٣، دار المعرفة، بيروت، ١٩٧١م.
- (١١٥) محمد كمال جمعة: «انتشار دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب خارج الجزيرة العربية»، ط٢، مطبوعات دارة الملك عبد العزيز.
- (١١٦) محمد لبيب البنتونی: «الرحلة الحجازية»، ط٣، مكتبة المعارف، الطائف.
- (١١٧) محمد بن محمد الغزی: «النعت الأکمل لأصحاب الإمام أحمد بن حنبل»، تحقیق: محمد مطیع الحافظ ونزار أباظة، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٢هـ.
- (١١٨) محمد بن محمد بن يحيى بن زيارة: «نبيل الوطر من تراجم رجال اليمن في القرن الثالث عشر»، جزءان، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٥٠هـ.
- (١١٩) محمد بن مصطفی الحسني: «إظهار العقوق في الرد على من منع التوسل إلى الله تعالى بالنبي والولي الصدوق»، ط١، مطبعة التقدم العلمية، مصر، ١٣٢٧هـ.
- (١٢٠) محمد بن منظور نعماني: «دعایات مکففة ضد الشیخ محمد بن عبد الوهاب»، تعریف: نور عالم الأمین الندوی، مکتبة الفرقان، لکھنؤ، الهند.
- (١٢١) محمود شویل: «القول السدید في قمع الحراري العنید»، مطبعة السنة المحمدیة، القاهرة، ١٣٧٢هـ.
- (١٢٢) محمود شکری الالوسي: «غاية الأمانی في الرد على النبهانی»، جزءان، مطبع نجد، الرياض.
- (١٢٣) محمود شکری الالوسي: «المسک الازفر في نشر مزايا القرن الثاني عشر والثالث عشر»، عبد الله الجبوری، دار العلوم، الرياض، ١٤٠٢هـ.
- (١٢٤) محمود شکری الالوسي: «تاریخ نجد»، تحقیق: محمد بهجة الأثري، المطبعة السلفية، القاهرة، ١٣٤٣هـ.
- (١٢٥) محمود شکری الالوسي: «فتح المنان نتمة منهاج التأسيس»، مطبعة السنة المحمدیة، ١٣٦٦هـ.
- (١٢٦) محمود مهدي الاستانبولی: «الشیخ محمد بن عبد الوهاب في مرآة علماء الشرق والغرب»، ١٤٠٠هـ.
- (١٢٧) مختار بن أحمد باشا المؤید العظمی: «جلاء الأوهام عن مذاهب الأئمة

العظماء، ط١، مطبعة الفيحاء، دمشق، هـ١٣٣٠.

(١٢٨) مركز البحوث بجامعة الإمام محمد بن سعود (اختيار) : بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب، جزءان، مطبع جامعة الإمام، هـ١٤٠٣.

(١٢٩) مسعود الندوی: «محمد بن عبد الوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه»، تعریف: عبد العلیم السنوی، مطبوعات إدارة الثقافة والنشر بجامعة الإمام محمد بن سعود، هـ١٤٠٤.

(١٣٠) مصطفی الكرمی إبراهیم السیامی: «رسالة السنین في الرد على المبتدعین الوهابیین»، مطبعة المعاهد، مصر.

(١٣١) ناصر الدین الحجازی: «النفحۃ علی النفحۃ والمنحة»، مطبعة الترقی، دمشق، هـ١٣٤٠.

(١٣٢) يوسف بن إسماعیل النبهانی: «شواهد الحق في الاستغاثة بسيد الخلق»، مطبعة الحلبي، مصر.

(١٣٣) يوسف بن إسماعیل النبهانی: «الرأیة الصغری في ذم البدعة و مدح السنة الغراء»، ط٤.

### ثالثاً : البحوث والرسائل الجامعية :

(١) صالح بن عبد الله العبود: «عقيدة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وأثرها في العالم الإسلامي»، رسالة دكتوراه، مطبوعة على الآلة الكاتبة، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، هـ١٤٠٢ - هـ١٤٠٣.

(٢) عبد الباری عبد الباقي: «الوهابيون الأوائل بعض الجوانب من التقييم المعاصر لها»، تعریف: سید رضوان علی، ضمن بحوث أسبوع الشيخ محمد ابن عبد الوهاب، مطبوع على الآلة الكاتبة.

(٣) محمد بن عبد الله السکاکر: «الإمام محمد بن عبد الوهاب ومنهجه في الدعوة»، رسالة ماجستير، مطبوعة على الآلة الكاتبة، جامعة الإمام محمد ابن سعود، الرياض، هـ١٣٩٨ - هـ١٣٩٩.

(٤) محمد محمد حسين: «دعوة الإمام محمد بن عبد الوهاب بين التأیید والمعارضة»، ضمن بحوث أسبوع الشيخ محمد بن عبد الوهاب، مطبوع على الآلة الكاتبة.

(٥) محمد نسیب الرفاعی: «الشبهات التي أثیرت حول دعوة الشيخ محمد بن

عبد الوهاب، مطبوع على الآلة الكاتبة.

#### رابعاً : الدوريات :

- (١) أحمد بن حافظ الحكمي: «آثار الشيخ عبد الرحمن بن حسن»، مجلة الدار، س٥، ع٤، ص٧٦ - ٩٦.
- (٢) حمد الجاسر: «السحب الوابلة على ضرائح العناية»، مجلة العرب، س١٢، ج٩، ع١٠، ص٦٤١ - ٧٣٦.
- (٣) صالح بن دخيل الجار الله: «رد على مقالة القس زويمر ضد الوهابية»، مجلة المقتطف، م٧، ص٨٩٣، ٣٩٤.
- (٤) عبد العزيز بن عبد الله بن باز: «جواب عن سؤال هل الوهابية ينكرون شفاعة الرسول ﷺ»، مجلة البحوث الإسلامية، ع٩، ص٣٢٣.
- (٥) عبد الله بن سليمان البليدي: «حول هدم القبور»، جريدة أم القرى، س٣، ع١٠٤.
- (٦) عبد الله بن محمد الحبشي: «لفحات الوجد من فعلات أهل نجد»، مجلة العرب، س١٧، ج٩، ١٠.
- (٧) عجيل النشمي: سلسلة مقالات بعنوان: «إعادة ترتيب أوراق سقوط الخلافة»، مجلة المجتمع، رجعت إلى كل من: العدد ٥٠٦، ٥٠٩، ٥١٠.
- (٨) مجهول (لم يعرف كاتبه): «ولا تدعوا مع الله أحداً» فتوى لأحد العلماء الأعلام، جريدة أم القرى، ع٢٨٥.
- (٩) محب الدين الخطيب: «الوهابية»، مجلة الزهراء، م٣، ج٢، ص٨١ - ٩٩.
- (١٠) محمد بهجت البيطار: «كتب الإلحاد والتحريف»، جريدة أم القرى، س٣، ع١٠٣.
- (١١) محمد بهجت البيطار: «دروس التوحيد والتاريخ»، جريدة أم القرى، س٢٩٣.
- (١٢) محمد رشيد رضا: «أسئلة عن القطب والإبدال ...»، مجلة المنار، م١١، ص٥٠ - ٥٩.
- (١٣) محمد رشيد رضا: «أعداء الإصلاح: النبهاني»، مجلة المنار، م١٣، ج١٠، ص٧٩٦ - ٧٩٧.
- (١٤) محمد رشيد رضا: «الزهاوي ومحاجمته لشريعة الإسلام»، مجلة المنار، م١٣، ج١١، ص٨٤١ - ٨٤٦.

- (١٥) محمد رشيد رضا: «رسائل الطعن في الوهابية»، مجلة المنار، م٢٤، ح٤، ص٣١٨ - ٣٢٠.
- (١٦) محمد رشيد رضا: «حقيقة الوهابية ومنشأ الطعن فيها»، مجلة المنار، م٢٤، ح٨، ص٥٨٤ - ٥٩٢.
- (١٧) محمد رشيد رضا: «منشورات الأشراف ضد الوهابية»، مجلة المنار، م٢١، ح٥، ص٢٤١ - ٢٤٨.
- (١٨) محمد رشيد رضا (تعليق): «الرد على جريدة القبلة» لأحد علماء نجد، مجلة المنار، م٢١، ح٩، ص٤٩٦ - ٤٩٧.
- (١٩) محمد بن سعد الشويعر: «لا علاقة بين الوهابية الرستمية وبين دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب السلفية»، مجلة الاعتصام، س٤٧، ع٨، ص٩.
- (٢٠) يوسف الدجوي: «حكم التوسل بالنبي»، مجلة نور الإسلام، م١، ص٥٨٨ - ٥٩١.
- (٢١) يوسف الدجوي: «التوسل وجهمة الوهابيين»، مجلة نور الإسلام، م٢، ص٢٩ - ٣٧، ص١١٤ - ١٣١.
- (٢٢) يوسف الدجوي: «توحيد الألوهية والربوبية»، مجلة نور الإسلام، م٤، ص٢٥٥ - ٢٦٠، ص٣١٩ - ٣٣٠.
- (٢٣) يوسف الدجوي: «تنزيه الله عن المكان والجهة»، مجلة نور الإسلام، م٥، ص٢٨٢ - ٢٨٩، ص٦٣١ - ٦٣٨.
- (٢٤) يوسف الدجوي: «كلمات للوهابية وردها»، مجلة نور الإسلام، م٥، ص٦٩٨ - ٧٠٥.

### خامساً : مصادر أخرى :

- (١) إسماعيل بن عتيق: دراسة عن «حياة جسین حلمي ایشیق وشيء من أفكاره» غير منشور.
- (٢) عبد العزيز بن عبد الله بن باز (وآخرون): ندوة «تجديد الفكر الإسلامي»، في جامعة الملك سعود، ١٤٠٢هـ، مسجلة على أشرطة كاسيت.
- (٣) محمد علي هزارع: تعريب بعض النقول من كتب ضد الوهابية كتبت باللغة الأوردية.

## المحتوى التفصيلي لموضوعات الكتاب

| رقم الصفحة | الموضوع                                                                                       |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | <b>مقدمة :</b>                                                                                |
| ١٨ - ٧     | - أهمية البحث وأسباب اختياره .....                                                            |
| ١١ - ٧     | - خطة البحث .....                                                                             |
| ١٣ ، ١٢    | - منهجي في كتابة أبواب البحث .....                                                            |
| ١٥ - ١٣    | - جمع المادة العلمية .....                                                                    |
| ١٨ - ١٥    | - <b>تمهيد :</b>                                                                              |
| ٧٦ - ١٧    | - دعوة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وبعض آثارها .....                                             |
| ٢٢ - ١٩    | - حقيقة دعوة الإمام كما جاءت في بعض رسائله .....                                              |
| ٢٤ - ٢٢    | - حقيقة دعوة الشيخ الإمام كما جاءت في بعض رسائله .....                                        |
| ٢٧ - ٢٥    | - أتباعه .....                                                                                |
| ٢٩ ، ٢٨    | - آثار هذه الدعوة على بعض العلماء .....                                                       |
| ٧٦ - ٣٠    | - دعوى تأثر بعض الحركات الإصلاحية بدعوة الشيخ .....                                           |
| ٣٠         | - دراسة استقرائية مجملة لمؤلفات المناوئين مع موقف علماء الدعوة من هذه المؤلفات المناوئة ..... |
| ٣٥ - ٣١    | - شدة المعارضنة ضد الدعوة السلفية وتنوع وسائلها .....                                         |
| ٣٧ ، ٣٦    | - ضخامة كيد بعض علماء نجد للدعوة السلفية كما يحكيه الشيخ الإمام .....                         |
| ٣٨         | - حرص الشيخ على هداية خصومه مع شدة عدائهم .....                                               |
| ٣٩         | - من الخصوم المعاصرين لدعوة الشيخ في نجد: المويسي، ومربي، وابن سحيم .....                     |
| ٤٠         | - هل رجع الصناعي عن مدحه لدعوة الشيخ .....                                                    |
|            | - من خصوم دعوة الشيخ: الصايغ، العتيقي، سليمان بن عبد الوهاب .....                             |

- حول رجوع الشيخ سليمان بن عبد الوهاب عن ضلالاته (في الحاشية) ..... ٤٢ ، ٤١
- من خصوم دعوة الشيخ في الإحساء: عبد الله بن عبد اللطيف، وابن عفاليق ..... ٤٣ ، ٤٢
- مؤلفات ابن عفاليق ضد الدعوة السلفية ..... ٤٣
- من خصوم دعوة الشيخ في المدينة: محمد بن سليمان الكردي ..... ٤٣
- من خصوم دعوة الشيخ في العراق: القباني ..... ٤٤
- التحقق من اسم كتاب القباني (في الحاشية) ..... ٤٤
- ومن خصوم الدعوة في العراق: عبد الله بن داود الزبيري ..... ٤٥ ، ٤٤
- مدح الخصوم لما كتبه الزبيري ضد دعوة الشيخ ..... ٤٦ ، ٤٥
- من خصوم الدعوة في اليمن: الكوكباني ..... ٤٦
- من خصوم الدعوة في حضرموت: الحداد ..... ٤٧ ، ٤٦
- من خصوم الدعوة في بلاد المغرب: المحجوب، محمد ابن عبد المجيد الفاسي ..... ٤٨ ، ٤٧
- من خصوم الدعوة زمن الدولة السعودية الثانية ..... ٥٠ ، ٤٩
- في نجد: ابن سلوم، وعثمان بن سند ..... ٤٨
- شدة عداوة ابن منصور، ومؤلفاته ضد الدعوة ..... ٥٠
- ومن خصوم الدعوة: ابن حميد صاحب السحب الوابلة ..... ٥١
- من خصوم الدعوة في الحجاز: أحمد دحلان ..... ٥٢ ، ٥١
- شناعة عداوة دحلان واستفحال أضرارها ..... ٥٣
- من خصوم الدعوة في اليمن: محسن الحسيني، وأسم كتابه ..... ٥٢
- من خصوم الدعوة في الشام: حسن الشطي ..... ٥٣
- من خصوم الدعوة في العراق: الل肯هوري، وأبن جرجيس ..... ٥٤ ، ٥٣
- مؤلفات ابن جرجيس ضد الدعوة ..... ٥٤
- ومن الخصوم في العراق: ابن داود الهمداني، والنجفي ..... ٥٤

## الموضوع

## رقم الصفحة

|         |   |                                                                                                                       |
|---------|---|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٥      | - | من خصوم الدعوة في تونس: إسماعيل التميمي .....                                                                         |
| -       | - | من خصوم الدعوة ز من الدولة السعودية الثالثة .....                                                                     |
| ٥٥      | - | إبراهيم السنودي .....                                                                                                 |
| ٥٦ ، ٥٥ | - | ومن خصوم الدعوة: مصطفى الشطي، والنبهاني، والزهاوي، والكم .....                                                        |
| ٥٧ ، ٥٦ | - | ومن خصوم الدعوة: الجوي، والعاملی، ومحمد الشطي، والقریوینی .....                                                       |
| ٥٧      | - | من خصوم الدعوة: الاسکندرانی، وسوفیة، ومحمد نور، ومحمد الطاهر .....                                                    |
| ٥٨      | - | ومن خصوم الدعوة: حسين حلمی ایشیق وشیء من خصوصیته .....                                                                |
| ٥٩      | - | من جهود الشیخ الإمام فی الرد علی المناوئین .....                                                                      |
| ٥٩      | - | من جهود بعض تلامذ الشیخ فی الرد علی المناوئین التحقیق فی اسم مؤلفات کتاب «التوضیح عن توحید الخلاق» (فی الحاشیة) ..... |
| ٦٠ ، ٥٩ | - | من جهود: حمد بن معمر، وابن غنام، وعبد العزیز بن حمد .....                                                             |
| ٦١ ، ٦٠ | - | من جهود: الشیخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، والكتلاني .....                                                        |
| ٦١      | - | من جهود: الشیخ أبي بطین، والتهاامي .....                                                                              |
| ٦١      | - | من جهود الشیخ عبد الرحمن بن حسن، وابنه عبد اللطیف .....                                                               |
| ٦٣ - ٦١ | - | من جهود: الفضلی، والشتری، والسهسوانی .....                                                                            |
| ٦٤ ، ٦٣ | - | من جهود: حسين بن حسن آل الشیخ، وأحمد بن عیسی .....                                                                    |
| ٦٤ ، ٦٤ | - | من جهود: الألوysi، وابن سحمان .....                                                                                   |
| ٦٦ ، ٦٥ | - | من جهود: عبد الكریم بن فخر الدین، والشومی .....                                                                       |
| ٦٦      | - | من جهود: محمد رشید رضا، والشاوی، وأبو السمح .....                                                                     |
| ٦٧ ، ٦٦ | - | من جهود: فوزان السابق، وابن تركی، والبیطار .....                                                                      |

|                                                               |  |
|---------------------------------------------------------------|--|
| - من جهود: القصيمي، وأل بوطامي، والنعماني ..... ٦٨ ، ٦٩       |  |
| - أسباب العداء وكثرة المؤلفات ضد الدعوة السلفية ..... ٧٥ - ٧٠ |  |
| - تعليق على كلمة «الوهابية» (في الحاشية) ..... ٧٦             |  |

### الباب الأول

#### مفتريات الصفت بدعوة الشيخ مع الدحض لها

|                                                                     |  |
|---------------------------------------------------------------------|--|
| - المنهج المختار في كتابة أبواب هذا الفصل ..... ٧٧                  |  |
| <b>الفصل الأول :</b>                                                |  |
| - الافتراء على الشيخ بادعاء النبوة وانتقاد الرسول ..... ١١٢ - ٧٨    |  |
| - معتقد الشيخ الإمام وأنصار دعوته في مسألة ختم النبوة ..... ٧٨ - ٨٠ |  |
| - موقف الشيخ من ادعى النبوة ..... ٨٠ ، ٨١                           |  |
| - افتراء: ابن عفالق بأن الشيخ ادعى النبوة ..... ٨١ ، ٨٢             |  |
| - افتراء: القباني، والحداد، والشطي ..... ٨٢ ، ٨٣                    |  |
| - افتراء: السننودي، وسوقية ..... ٨٣                                 |  |
| - افتراء: الإحسائي والنبهاني ..... ٨٤                               |  |
| - دحض ابن سحمان لتلك الفرية ..... ٨٤ - ٨٨                           |  |
| - رد ناصر الدين الحجازي لتلك الفرية ..... ٨٨                        |  |
| - رد فوزان السابق لتلك الفرية ..... ٨٨ ، ٨٩                         |  |
| - جواب عميرة عن تلك الفرية ..... ٨٩                                 |  |
| - مقام نبينا محمد ﷺ من خلال رسائل الشيخ وأتباعه ..... ٩٠ - ٩٥       |  |
| - افتراء: ابن سحيم بأن الشيخ ينتقص الرسول ..... ٩٥                  |  |
| - افتراء: القباني، والحداد ..... ٩٥ ، ٩٦                            |  |
| - افتراء: مختار المؤيد، والعاملني، وغيرهما ..... ٩٧                 |  |
| - افتراء: حسن خزبك، وسوقية وغيرهما ..... ٩٧ ، ٩٨                    |  |
| - الافتراء كما يحكى النعماني، وحافظ وهبه ..... ٩٨ ، ٩٩              |  |
| - جواب الشيخ الإمام عن ذلك الافتراء ..... ٩٩                        |  |
| - جواب الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب عن تلك الفرية ..... ١٠٠ |  |
| - جواب أبي بطين، واللوسي ..... ١٠١                                  |  |
| - جواب أحد علماء نجد عن ذلك الافتراء ..... ١٠١ ، ١٠٢                |  |

## الموضوع رقم الصفحة

|                                                                                    |   |
|------------------------------------------------------------------------------------|---|
| جواب: ابن سحمان عن ذلك الافتاء ..... ١٠٣ ، ١٠٢                                     | - |
| جواب: الشاوي عن تلك الفرية ..... ١٠٤                                               | - |
| جواب: فوزان السابق عن تلك الفرية ..... ١٠٥ ، ١٠٤                                   | - |
| جواب: محمود شوقي عن تلك الفرية ..... ١٠٦ ، ١٠٥                                     | - |
| جواب: مسعود الندوي، وصالح بن أحمد ..... ١٠٦                                        | - |
| جواب: القصيمي عن تلك الفرية ..... ١٠٧ ، ١٠٦                                        | - |
| جواب: آل بوطامي، وعميرة ..... ١٠٨ ، ١٠٧                                            | - |
| مقام المصطفى ﷺ في بعض كتب الخصوم مع الرد عليها ..... ١١٢ - ١٠٩                     | - |
| <b>الفصل الثاني :</b><br>الزعم بأن الشيخ مشبه مجسم ..... ١٣٧ - ١١٣                 | - |
| بيان توحيد الأسماء والصفات كما قرره أئمة الدعوة ..... ١١٣ - ١٢٥                    | - |
| تنبيه حول خلط بعض الكتاب بين حمد بن معمر وبين الحازمي (في الحاشية) ..... ١١٨ ، ١١٩ | - |
| افتاء: الزيدي، والحداد، والتميمي ..... ١٢٥ ، ١٢٦                                   | - |
| افتاء: اللكتهوري، وبحلان، والنبياني ..... ١٢٦ ، ١٢٧                                | - |
| افتاء: الزهاوي، والنجوي ..... ١٢٧                                                  | - |
| افتاء شرف، والاسكندراني، والعاملني ..... ١٢٨ ، ١٢٩                                 | - |
| افتاء: محمد مغنية ..... ١٢٩                                                        | - |
| جواب: الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب عن تلك الفرية ..... ١٢٩ ، ١٢٩           | - |
| جواب: ابن مشرف ..... ١٣٠                                                           | - |
| جواب: ابن سحمان ..... ١٣٠ ، ١٣١                                                    | - |
| جواب: فوزان السابق ..... ١٣٢                                                       | - |
| جواب: محمد رشيد رضا ..... ١٣٢ ، ١٣٣                                                | - |
| جواب: الحجازي، والقصيمي ..... ١٣٣ ، ١٣٤                                            | - |
| معتقد الخصوم في أسماء الله وصفاته ..... ١٣٥ - ١٥٦                                  | - |
| <b>الفصل الثالث :</b><br>فرية إنكار كرامات الأولياء ..... ١٣٨ - ١٥٦                | - |
| موقف الشيخ وأنصار دعوته من الأولياء وكراماتهم ..... ١٣٨ - ١٤١                      | - |

## الموضوع

### رقم الصفحة

|           |                                                   |   |
|-----------|---------------------------------------------------|---|
| ١٤٢       | كذب الخصوم على الشيخ بأنه ينكر الكرامات .....     | - |
| ١٤٣       | مزاعم ابن جرجيس، والسموني، والشطبي .....          | - |
| ١٤٥ ، ١٤٤ | افتراء العلوى، وسوقية، وخزيك .....                | - |
| ١٤٦       | عرض لأفكار الخصوم في مسألة الكرامات .....         | - |
| ١٤٨ ، ١٤٧ | رد بعض علماء الدعوة على تلك الفرية .....          | - |
| ١٤٩ ، ١٤٨ | عدم اغترار علماء الدعوة بكل خوارق العادات .....   | - |
| ١٥٠       | الفرق بين حال الأولياء في الحياة وفي الممات ..... | - |
| ١٥٢ ، ١٥٠ | تعريف الكرامة عند أئمة الدعوة .....               | - |
| ١٥٥ ، ١٥٢ | رد علماء الدعوة على من على في الأولياء .....      | - |
| ١٥٦ ، ١٥٥ | غلو الخصوم في الأموات .....                       | - |

### الباب الثاني

### الشبهات المثارة حول دعوة الشيخ مع بيان الحق في ذلك

|           |                                                                                                                      |   |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ١٥٧       | توضيح لعنوان الباب ومضمونه .....                                                                                     | - |
| ٢٤٠ - ١٥٨ | الفصل الأول : التكفير والقتال .. عرض ثم رد وبيان .....                                                               | : |
| ١٦١       | أسباب زيادة العناية والاهتمام بهذا الفصل .....                                                                       | - |
| ١٦١       | ما بحث هذا الفصل .....                                                                                               | - |
| ١٦٢ - ١٧٧ | المبحث الأول : مفتريات الخصوم وأكاذيبهم على<br>الشيخ محمد بن عبد الوهاب في مسألة التكفير مع<br>الرد والدحض لها ..... | - |
| ١٦٣ ، ١٦٢ | أهمية سلامة تصور حقيقة التوحيد .....                                                                                 | - |
| ١٦٤ ، ١٦٣ | فرية ابن عفالق بأن الشيخ يكفر الأمة .....                                                                            | - |
| ١٦٤       | افتراء: القباني، وابن سحيم، والقاضي .....                                                                            | - |
| ١٦٥       | تنوع افتراء الحداد .....                                                                                             | - |
| ١٦٥ ، ١٦٦ | مفتيات الشطبي، وعبد الرؤوف، والكتنوري .....                                                                          | - |
| ١٦٦       | أكاذيب ابن منصور، وبحلان، والزهاوي .....                                                                             | - |
| ١٦٨       | مزاعم أحمد خان، وسوقية، ومحنة .....                                                                                  | - |
| ١٦٩ ، ١٦٨ | مزاعم حسين إيشيق، ومالك بن داود .....                                                                                | - |

|                                                                        |   |
|------------------------------------------------------------------------|---|
| أوجوبة الشيخ الإمام على تلك الفرية إلى بلاد نجد ....                   | - |
| أوجوبة الشيخ الإمام على تلك الفرية إلى المدينة واليمن<br>والعراق ..... | - |
| دفاع ابن غنام عن الشيخ الإمام .....                                    | - |
| الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب يفتضي تلك الفرية .....            | - |
| دحض الشيخ عبد العزيز بن حمد لتلك الفرية .....                          | - |
| رد الشيخ عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن على<br>افتاء ابن منصور .....  | - |
| جواب الشيخ الشثري عن تلك الفرية .....                                  | - |
| جواب السهسواني عن تلك الفرية .....                                     | - |
| جواب ابن سحمان والشاوي والقصيمي .....                                  | - |
| <b>المبحث الثاني: فريدة أن الوهابيين خوارج، وأن نجد</b>                |   |
| اليمامة قرن الشيطان مع الرد والدحض لها .....                           | - |
| افتاء ابن عفالق، وسليمان بن عبد الوهاب .....                           | - |
| افتاء الحداد، وعبد الرؤوف وغيرهما .....                                | - |
| افتاء محسن الحسني، والكتنوري .....                                     | - |
| افتاء ابن منصور، وبحلان .....                                          | - |
| افتاء الموسوي، والتبهاني، والدجوي .....                                | - |
| افتاء العاملي، والغماري، ومغنية .....                                  | - |
| الشيخ الإمام، والشوکانی يبطلن تلك الفرية .....                         | - |
| جواب الشيخ حمد بن معمر عن تلك الفرية .....                             | - |
| جواب الشيخ عبد الله بن محمد عن فريدة التحليق ...                       | - |
| جواب الشيخ عبد العزيز بن حمد عن مسألة حلق<br>الرأس .....               | - |
| جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن حديث نجد<br>قرن الشيطان .....          | - |
| جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن افتاء ابن<br>منصور .....               | - |

|                                                                                                                    |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| بيان الشيخ عبد الطيف بن عبد الرحمن لمعنى حديث<br>نجد قرن الشيطان ..... ١٨٦ - ١٨٨                                   | - |
| جواب السهسواني في افتراء الخصوم ..... ١٨٨                                                                          | - |
| الشيخ الألوسي العراقي يؤكد أن العراق هي نجد قرن<br>الشيطان ..... ١٨٩ ، ١٨٨                                         | - |
| جواب ابن سحمان عن تلك المفتريات ..... ١٨٩                                                                          | - |
| جواب عبد الكريم بن فخر الدين، والجازي عن تلك<br>الافتراء ..... ١٩٠ ، ١٨٩                                           | - |
| رد الشيخ حكيم سنهو، والتويجري عن ذلك الافتاء ..... ١٩١ ، ١٩٠                                                       | - |
| جواب الشيخ الألباني عن معنى حديث نجد قرن<br>الشيطان ..... ١٩٢ ، ١٩١                                                | - |
| القصيمي يبطل تلك الفرية ..... ١٩٢                                                                                  | - |
| <b>المبحث الثالث: شبهة أن الوهابيين أدخلوا في<br/>المكفرات ما ليس منها.. عرض ثم رد ..... ١٩٣ - ٢٠٦</b>             | - |
| سبب مخالفة الخصوم للوهابيين في هذه المسألة ..... ١٩٤ ، ١٩٣                                                         | - |
| مفهوم التوحيد عند الخصوم، وزعمهم أن المشركين<br>الأولين لم يقروا بتوحيد الربوبية ..... ١٩٥ ، ١٩٦                   | - |
| الذبح والنذر لغير الله والاستغاثة بغير الله ونحوها ليس<br>من الشرك الأكبر كما جاء في كتابات الخصوم ..... ١٩٧ - ١٩٩ | - |
| حد الشرك الأكبر كما قرره علماء الدعوة ..... ٢٠٠                                                                    | - |
| الأدلة على أن المشركين الأولين يعترفون بتوحيد<br>الربوبية ..... ٢٠٠                                                | - |
| جواب الشيخ الإمام عن تلك الشبهة ..... ٢٠١                                                                          | - |
| الشيخ الإمام يقرر قاعدة مهمة في هذا الشأن ..... ٢٠٢ ، ٢٠١                                                          | - |
| الشيخ حمد بن معمر يبين حكم الاستغاثة بالموتى ..... ٢٠٣ ، ٢٠٢                                                       | - |
| صاحب كتاب التوضيح يفصل الفرق بين نذر فعل<br>المعصية والنذر لأجل غير الله ..... ٢٠٤ ، ٢٠٣                           | - |
| الشيخ أبو بطين يرد شبهة القبوريين ..... ٢٠٤                                                                        | - |
| <b>الشيخ عبد الطيف يحكي الإجماع في حكم صرف</b>                                                                     | - |

## الموضوع

## رقم الصفحة

|           |                                                                                                                                                                                        |   |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٢٠٥       | عيادة لغير الله .....<br>الآلوي يوضح حال الناذرين لغير الله .....                                                                                                                      | - |
| ٢٠٦ ، ٢٠٥ | اتفاق علماء مكة ونجد في حكم من صرف عيادة لغير الله .....<br><b>المبحث الرابع: شبهة مخالفه الشیخ محمد بن عبد الوهاب لابن تیمیة وابن القیم فی هذه المسألة ..</b>                         | - |
| ٢١٨ - ٢٠٧ | عرض ثم رد وبيان .....<br>مقالة ابن عفالق بأن الشیخ ابن عبد الوهاب خالف ابن                                                                                                             | - |
| ٢٠٨ ، ٢٠٧ | تیمیة .....<br>سلیمان بن عبد الوهاب ینکر نقولاً لابن تیمیة وابن القیم                                                                                                                  | - |
| ٢٠٩ ، ٢٠٨ | مؤکداً أن الشیخ الإمام قد خالفهما فی مسألة التکفیر .....<br>داود بن جرجیس ینکر نقولاً للشیخین مقرراً مخالفة                                                                            | - |
| ٢١٠ ، ٢٠٩ | ابن عبد الوهاب لهما .....<br>عثمان بن منصور يرد المقالة السابقة، ويزعم مخالفة                                                                                                          | - |
| ٢١١       | ابن عبد الوهاب للشیخین .....<br>أجوبة الشیخ الإمام عن تلك الشبهة، وإزالته لذلك                                                                                                         | - |
| ٢١٣ ، ٢١١ | اللیس .....<br>جواب الشیخ أبو بطین عن تلك الشبهة .....                                                                                                                                 | - |
| ٢١٤       | جواب التهامی عن تلك الشبهة .....<br>أجوبة الشیخ عبد اللطیف عن تلك الشبهة .....                                                                                                         | - |
| ٢١٥ ، ٢١٤ | جواب التهامی عن تلك الشبهة .....<br>أجوبة الشیخ عبد اللطیف عن تلك الشبهة .....                                                                                                         | - |
| ٢١٦ ، ٢١٥ | أجوبة الشیخ عبد اللطیف عن تلك الشبهة .....<br>أجوبة الآلوysi عن تلك الشبهة .....                                                                                                       | - |
| ٢١٧ ، ٢١٦ | رد الشیخ عبد اللطیف على تلبیس ابن منصور .....<br><b>المبحث الخامس: شبهة عدم طروع الشرک على هذه</b>                                                                                     | - |
| ٢١٨ ، ٢١٧ | <b>الأمة .. عرض ثم رد .....<br/>ابن عفالق ینکر شبهة عصمة الأمة من الشرک .....<br/>سلیمان بن عبد الوهاب ینکر أصلته لذلك الشبهة .....<br/>مقالات القباني وعبد الرؤوف وابن منصور وابن</b> | - |
| ٢٢٦ - ٢١٩ | <b>جريجیس فی تلك الشبهة .....<br/>جواب الشیخ سلیمان بن عبد الله (حفید الشیخ) عن تلك</b>                                                                                                | - |
| ٢٢١ ، ٢٢٠ | <b>الشبهة .....<br/>الشبهة</b>                                                                                                                                                         | - |

|                                                                                      |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|
| - جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن بعض استدلالات الخصوم ..... ٢٢٣ ، ٢٢٢               | - |
| - جواب الشيخ أبو بطين عن استدلالهم بحديث «إن الشيطان يئس ...» ..... ٢٢٤ ، ٢٢٣        | - |
| - جواب الآلوسي عن الاستدلال بحديث إن الشيطان يئس ..... ٢٢٤                           | - |
| - أجوية الشيخ عبد اللطيف عن تلك الشبهة ..... ٢٢٦ ، ٢٢٥                               | - |
| - جواب السعدي عن تلك الشبهة ..... ٢٢٦                                                | - |
| - المبحث السادس: شبهة تنزيل آيات في المشركين على مسلمين .. عرض ثم رد ..... ٢٣٢ - ٢٢٧ | - |
| - سليمان بن عبد الوهاب يذكر تلك الشبهة ..... ٢٢٧                                     | - |
| - الحداد والكتنوري يقولان بالشبهة ..... ٢٢٨ ، ٢٢٧                                    | - |
| - أحمد دحلان والزهاوي يرددان تلك الشبهة ..... ٢٢٩ ، ٢٢٨                              | - |
| - سوقية يردد أيضاً تلك الشبهة ..... ٢٢٩                                              | - |
| - جواب الشيخ أبو بطين عن تلك الشبهة ..... ٢٢٩                                        | - |
| - الشيخ عبد اللطيف ينكر آثار هذه الشبهة ..... ٢٣٠ ، ٢٢٩                              | - |
| - الشيخ الشثري يوضح خطورة هذه الشبهة ..... ٢٣١ ، ٢٣٠                                 | - |
| - جواب السهسواني وعبد الكريم بن فخر الدين عن هذه الشبهة ..... ٢٣١                    | - |
| - جواب ابن سحمان ومحمد رشيد رضا عن هذه الشبهة ..... ٢٣٢ ، ٢٣١                        | - |
| - جواب فوزان السابق والقصيمي عن هذه الشبهة ..... ٢٣٢                                 | - |
| - المبحث السابع: شبهة خروج الشيخ على دولة الخلافة ..... ٢٤٠ - ٢٣٣                    | - |
| - مقالات بعض المناوئين من ادعى هذه الشبهة ..... ٢٣٤ ، ٢٣٣                            | - |
| - الشيخ الإمام يرى وجوب السمع والطاعة لأنّة المسلمين ما لم يأمرها بمعصية ..... ٢٣٤   | - |
| - بلاد نجد لم تكن تحت سيطرة دولة الخلافة .. وأقوال الباحثين تثبت ذلك ..... ٢٣٧ - ٢٣٥ | - |
| - جواب ابن باز والرفاعي عن تلك الشبهة ..... ٢٣٨ ، ٢٣٧                                | - |
| - النشمي يوضح موقف الشيخ من دولة الخلافة ..... ٢٣٨                                   | - |

## الموضوع

## رقم الصفحة

| رقم الصفحة |                                                                        | الموضوع |
|------------|------------------------------------------------------------------------|---------|
| ٢٣٩        | دعاة الشيخ كانت محروقة عند دولة الخلافة .....                          | -       |
|            | الرد على دعوى (زلوم) بأن دعوة الشيخ أحد أسباب سقوط الخلافة .....       | -       |
| ٢٤٠ ، ٢٣٩  |                                                                        |         |
| ٢٧٧ - ٢٤١  | الفصل الثاني : تحريم التوسل .. عرض ثم رد ..                            | -       |
|            | حصر شبّهات الخصوم في التوسل في عنصرين                                  | -       |
| ٢٤٢ ، ٢٤١  |                                                                        |         |
| ٢٤٢        | أساسين ..... ابن عفّالق، والكردي، والمحجوب يجوزون التوسل بالذوات ..... | -       |
|            | الحداد، والتيميمي، وعبد الرؤوف يجوزون كذلك التوسل بنحوات الخلق .....   | -       |
| ٢٤٣ ، ٢٤٢  |                                                                        |         |
| ٢٤٣        | عبد الرؤوف يجوز الإقسام على الله بما أقسم به ....                      | -       |
|            | دخلان يستدل ببعض الأحاديث في تجويف التوسل بالخلق .....                 | -       |
| ٢٤٤ ، ٢٤٣  |                                                                        |         |
| ٢٤٤        | مقالات السننودي، والقاضي، والكسن، والدجوي في ذلك .....                 | -       |
|            | بعض ما كتبه العاملي، والطباطبائي، والشطبي في تلك المسألة .....         | -       |
| ٢٤٥        |                                                                        |         |
| ٢٤٦        | خربيك، والسيامي، والجبالي يجوزون التوسل بالصالحين .....                | -       |
|            | القبااني يدعى عدم الفرق بين لفظ التوسل ولفظ الاستغاثة .....            | -       |
| ٢٤٧        |                                                                        |         |
| ٢٤٧        | الهمداني يجوز التوسل بالموتى .....                                     | -       |
|            | محسن الحسني يجوز التوسل بالأولياء .....                                | -       |
| ٢٤٨        |                                                                        |         |
| ٢٤٩        | ابن جرجيس يدعى عدم الفرق بين حال الأولياء في الحياة وبعد الممات .....  | -       |
|            | محمد الحسني ينفي الأسباب .....                                         | -       |
| ٢٤٩        |                                                                        |         |
| ٢٥١        | دخلان يدعى أن التوسل بمعنى الاستغاثة، وأن الحي مثل الميت .....         | -       |
|            | العاملي يدعى عدم الفرق بين الحي وبين الميت .....                       | -       |
| ٢٥١        |                                                                        |         |
|            | الزهاوي يجوز التوسل بالأموات وينفي الأسباب .....                       | -       |

|           |                                                          |
|-----------|----------------------------------------------------------|
| ٢٥٢       | - الطباطبائي يدعى أن الميت كالحي .....                   |
| ٢٥٢       | - كلام الشطي وسوقية في مسألة أفعال العياد .....          |
|           | - محمد عاشق يدعى عدم الفرق بين التوسل وبين               |
| ٢٥٢       | الاتجاه .....                                            |
| ٢٥٣ ، ٢٥٢ | - دعوى الطاهر والمالكي بعد التفريق بين الحي والميت ..... |
| ٢٥٣       | - الرد والجواب على تلك الشبهة .....                      |
| ٢٥٤ ، ٢٥٥ | - لفظ التوسل فيه إجمال واشتراك .....                     |
| ٢٥٦       | - استغلال الخصوم إجمال لفظ التوسل في قلب الحقائق .....   |
| ٢٥٧ ، ٢٥٦ | - التوسل المشروع كما أشار إليه أئمة الدعوة .....         |
| ٢٥٨       | - المقصود بالتوكيل البدعي وحكمه .....                    |
| ٢٥٩ ، ٢٥٨ | - الشيخ حمد بن معمر يوضح حكم التوسل بالذوات ...          |
|           | الشيخ عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب يوضح حكم            |
| ٢٥٩       | التوسل بالجاه .....                                      |
| ٢٦٠       | - الشيخ سليمان بن عبد الله بين حكم التوسل بالجاه ..      |
|           | حكم التوسل بالملائكة كما وضحته الشيخ عبد الرحمن          |
| ٢٦٠       | ابن حسن .....                                            |
|           | جواب السهسواني وصالح بن أحمد عن بعض أنواع                |
| ٢٦١       | التوسل البدعي .....                                      |
| ٢٦١       | - كلام نفيس لابن تيمية في حكم التوسل بالصالحين ...       |
|           | جواب أبي بطين على استدلالهم بالأية (وابتغوا إليه         |
| ٢٦٢       | الوسيلة) .....                                           |
|           | جواب القصيمي على استدلالهم بالأية (ولو أنهم إذ           |
| ٢٦٢       | ظلموا) .....                                             |
| ٢٦٣       | - جواب الشيخ سليمان عن حديث توسل آدم بحق محمد            |
|           | توضيح الشيخ عبد اللطيف لمعنى حديث «أسألك بحق             |
| ٢٦٣       | السائلين ..» .....                                       |
| ٢٦٤ ، ٢٦٥ | - من أجوبة السهسواني على استدلالات الخصوم .....          |
|           | صاحب كتاب التوضيح بين الفرق بين التوسل                   |
| ٢٦٦       | والاستغاثة .....                                         |

## الموضوع

## رقم الصفحة

|                                                                                         |   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الشيخ عبد الله بن محمد وابنه الشيخ سليمان يوضّحان                                       | - |
| الفرق بين التوسل بالخلق وبين دعائهم ..... ٢٦٦ ، ٢٦٧                                     | - |
| من جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن في الرد على أولئك المخالفين ..... ٢٦٨ ، ٢٦٧             | - |
| الشيخ عبد اللطيف يوضح الفرق بين مسألة الله بجاه الخلق وبين سؤال الخلق ..... ٢٦٩ ، ٢٦٨   | - |
| من أوجوبة ابن سحمان في هذا المقام ..... ٢٦٩                                             | - |
| الشيخ أبو بطين يبطل دعوى الطلب من الأموات ..... ٢٧٠                                     | - |
| الشيخ الشثري يبطل دعوى تجويز الاستغاثة بالموتى ..... ٢٧١ ، ٢٧٠                          | - |
| الشيخ عبد اللطيف يوضح مسألة الأسباب ..... ٢٧١                                           | - |
| جواب السهسواني على دعوى دحلان ..... ٢٧٢ ، ٢٧١                                           | - |
| جواب الآلوسي عن جواز الاستغاثة بالموتى ..... ٢٧٣ ، ٢٧٢                                  | - |
| من أوجوبة ابن سحمان في الرد على شبّهات المستغيثين بالأموات ..... ٢٧٣                    | - |
| القصيمي يبطل دعواهم في المجاز العقلي ..... ٢٧٤ ، ٢٧٣                                    | - |
| اعتقاد القبوريين بأن هناك مؤثر غير الله ..... ٢٧٥                                       | - |
| من أوجوبة أئمة الدعوة في التفريق بين الحي وبين الميت ..... ٢٧٧ - ٢٧٥                    | - |
| منع الاستشفاف بالنبي ﷺ .. عرض ثم رد ..... ٢٧٨ - ٢٠٠                                     | - |
| عرض دعاوى المناوئين في هذه المسألة ..... -                                              | - |
| القباني يدعى الفرق بين المشركين الأولين وبين من يطلب الشفاعة من الأموات ..... ٢٧٨ ، ٢٧٩ | - |
| تجويز القباني والهمداني طلب الشفاعة من الأولياء ..... ٢٧٩ ، ٢٨٠                         | - |
| الفاسي يفسر معنى الإذن، ويرد على أدلة أئمة الدعوة ..... ٢٨٠ ، ٢٨١                       | - |
| كلام الحداد في هذه المسألة، وتجويز التمييم طلب الشفاعة من الرسول ..... ٢٨١ ، ٢٨٢        | - |
| أدلة دحلان والسمنودي في تجويز طلب الشفاعة من الموتى ..... ٢٨٢ ، ٢٨٣                     | - |
| تجويز الطباطبائي وعبد الرؤوف طلب الشفاعة من الموتى ..... ٢٨٣ ، ٢٨٤                      | - |

|                                                                                        |   |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---|
| العاملي والأوربادي بجواز طلب الشفاعة من الموتى ..... ٢٨٤ - ٢٨٦                         | - |
| الرد والبيان على تلك الشبهة ..... -                                                    | - |
| من أوجوبة الشيخ الإمام على اعترافات الخصوم ..... ٢٨٦ ، ٢٨٧                             | - |
| الشيخ الإمام ينكر شرطى الشفاعة ..... ٢٨٧ ، ٢٨٨                                         | - |
| الشيخ الإمام يؤكّد على طلب الشفاعة من الله وحده ..... ٢٨٨ ، ٢٨٩                        | - |
| الإمام عبد العزيز الأول يقرر شرط الإنذن، وثبوت الشفاء بالوصف ..... ٢٨٩ ، ٢٩٠           | - |
| الشيخ عبد الله ينكر معتقدهم في الشفاعة ..... ٢٩٠ ، ٢٩١                                 | - |
| الشيخ حمد بن معمر، وصاحب كتاب التوضيح يؤكّدان على شرطى الشفاعة ..... ٢٩١ ، ٢٩٢         | - |
| من أوجوبة الشيخ سليمان على شبّهات الخصوم ..... ٢٩٢ ، ٢٩٣                               | - |
| الشيخ عبد الرحمن بن حسن يرد على من جواز طلب الشفاعة من النبي بعد وفاته ..... ٢٩٣ ، ٢٩٤ | - |
| الشيخ أبو بطين يؤكّد أن الشفاعة لله وحده ..... ٢٩٤ ، ٢٩٥                               | - |
| من أوجوبة الشيخ عبد اللطيف في الرد على شبّهات الخصوم ..... ٢٩٥ ، ٢٩٦                   | - |
| جواب الحازمي، والشثري في مسألة الاستشفاع بالموتى ..... ٢٩٦                             | - |
| جواب ابن عيسى، وابن سحمان في مسألة الشفاعة ..... ٢٩٧                                   | - |
| اتفاق علماء مكة ونجد على أن الشفاعة لله وحده، ولайд من شرطيه ..... ٢٩٧ ، ٢٩٨           | - |
| القصيمي يبطل الاستشفاع بالموتى من عدة أوجه ..... ٢٩٨ - ٣٠٠                             | - |
| جواب ابن باز عن معتقد الوهابيين في مسألة الشفاعة ..... ٣٠٠                             | - |

### الباب الثالث

#### فيما اعترض عليه من قضايا الدعوة مع المناقشة

|                                                                                    |   |
|------------------------------------------------------------------------------------|---|
| ٣٠١ ..... توضيح لمضمون هذا الباب، وطريقة فصول                                      | - |
| الفصل الأول : هدم الأبنية على القبور والنهي عن شد الرحال لزيارتتها ..... ٣٠٢ - ٣٢٧ | - |

## الموضوع

## رقم الصفحة

|                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - اعتراف ابن سحيم، والمحجوب، والحداد على هدم<br>أبنية القبور ..... ٣٠٣ ، ٣٠٢                                         |
| - اعتراف التميمي، واللکنھوري، والنجمي ..... ٣٠٥ - ٣٠٣                                                                |
| - دحلان يدعى مشروعية شد الرجال لزيارة قبر<br>المصطفى ..... ٣٠٦ ، ٣٠٥                                                 |
| - اعتراف السنوسي ..... ٣٠٦                                                                                           |
| - فتوی علماء المدينة، واعترافات بعض علماء الشيعة<br>عليها ..... ٣٠٩ - ٣٠٦                                            |
| - اعتراف الطباطبائی، وخزبك، ومحمد الطاهر ..... ٣١١ ، ٣١٠                                                             |
| - الرد والمناقشة لذلك الاعتراض ..... ٣١١                                                                             |
| - رد النعمي على من زعم أن هدم القباب أذنة للصالحين<br>النعمي يذكر المفاسدة الواقعية بسبب البناء على القبور ..... ٣١٢ |
| - جواب ابن غمام على اعتراف ابن سحيم ..... ٣١٤ - ٣١٢                                                                  |
| - الإمام عبد العزيز الأول يوضح معنى حديث «لا تشد<br>الرجال...» ..... ٣١٤                                             |
| - الشيخ عبد الله يذكر ما فعلوه من هدم القباب سنة<br>١٤٢١ھ ..... ٣١٥ ، ٣١٤                                            |
| - جواب الشيخ حمد بن معمر عن حكم البناء على القبور ..... ٣١٥                                                          |
| - صاحب كتاب التوضيح يذكر الواجب في حق القبور،<br>ويبيّن الزيارة الشرعية للقبر النبوی ..... ٣١٧ ، ٣١٦                 |
| - جواب صاحب كتاب التوضيح عن بعض آئلة الخصوم ..... ٣١٨ ، ٣١٧                                                          |
| - الشيخ سليمان بن عبد الله يوضح حال عباد القبور ..... ٣١٨                                                            |
| - جواب الشيخ عبد الرحمن بن حسن عن مسألة شد<br>الرجال للقبور ..... ٣١٩ ، ٣١٨                                          |
| - الشيخ عبد اللطيف يذكر حال بلاد المسلمين قبل دعوة<br>الشيخ ..... ٣٢٠                                                |
| - المؤرخ ابن بشر يذكر ما فعله الإمام سعود من إزالة<br>المشاهد ..... ٣٢١                                              |
| - السهسواني يفنّد دعاوى دحلان ..... ٣٢٣ - ٣٢١                                                                        |

## الموضوع

### رقم الصفحة

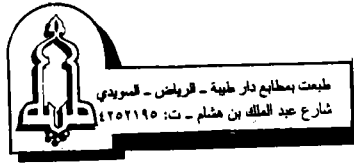
|                                                                             |   |                                                                             |
|-----------------------------------------------------------------------------|---|-----------------------------------------------------------------------------|
| جواب ابن سحمان عن دعوى الحداد والطباطبائي .. ٣٢٣ ، ٣٢٤                      | - | جواب ابن سحمان عن دعوى الحداد والطباطبائي .. ٣٢٤                            |
| الكتلاني يبين أن اتخاذ القبور مساجد من محدثات الأمور ..... ٣٢٤              | - | الكتلاني يبين أن اتخاذ القبور مساجد من محدثات الأمور ..... ٣٢٤              |
| جواب محمد رشيد رضا، وعبد الكريم بن فخر الدين عن تلك المسألة ..... ٣٢٥ ، ٣٢٤ | - | جواب محمد رشيد رضا، وعبد الكريم بن فخر الدين عن تلك المسألة ..... ٣٢٥ ، ٣٢٤ |
| الشاوي يذكر ما فعلوه من هدم القباب سنة ١٤٣٤هـ ..... ٣٢٥                     | - | الشاوي يذكر ما فعلوه من هدم القباب سنة ١٤٣٤هـ ..... ٣٢٥                     |
| اتفاق علماء مكة ونجد على أن البناء على القبور بدعة ..... ٣٢٦                | - | اتفاق علماء مكة ونجد على أن البناء على القبور بدعة ..... ٣٢٦                |
| جواب ابن بليهد وفوزان السابق عن ذلك الاعتراض ..... ٣٢٦                      | - | جواب ابن بليهد وفوزان السابق عن ذلك الاعتراض ..... ٣٢٦                      |
| <b>الفصل الثاني :</b>                                                       |   | تقسيم التوحيد إلى توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية ٣٢٨ - ٣٤٦                  |
| سبب هذا الاعتراض ..... ٣٢٨                                                  | - | سبب هذا الاعتراض ..... ٣٢٨                                                  |
| الحادي، والحسني بوردان الاعتراض على ذلك التقسيم ..... ٣٢٩ ، ٣٢٨             | - | الحادي، والحسني بوردان الاعتراض على ذلك التقسيم ..... ٣٢٩ ، ٣٢٨             |
| دعوى ابن جرجيس والسمنودي في رد ذلك التقسيم ..... ٣٣٠ ، ٣٢٩                  | - | دعوى ابن جرجيس والسمنودي في رد ذلك التقسيم ..... ٣٣٠ ، ٣٢٩                  |
| استنكار نحlan تقسيم التوحيد ..... ٣٣١ ، ٣٣٠                                 | - | استنكار نحlan تقسيم التوحيد ..... ٣٣١ ، ٣٣٠                                 |
| الدجوي يعتريض على التقسيم وينكر أدله ..... ٣٣٢ - ٣٣١                        | - | الدجوي يعتريض على التقسيم وينكر أدله ..... ٣٣٢ - ٣٣١                        |
| العاملي يسوق التقسيم في مقام الاعتراض، وكذلك خربك ..... ٣٣٣                 | - | العاملي يسوق التقسيم في مقام الاعتراض، وكذلك خربك ..... ٣٣٣                 |
| الطباطبائي ينكر إقرار المشركين بتوحيد الربوبية ..... ٣٣٤ ، ٣٣٣              | - | الطباطبائي ينكر إقرار المشركين بتوحيد الربوبية ..... ٣٣٤ ، ٣٣٣              |
| الرد والجواب عن الاعتراض ..... ٣٣٤                                          | - | الرد والجواب عن الاعتراض ..... ٣٣٤                                          |
| الشيخ الإمام يقرر الفرق بين توحيد الربوبية والألوهية ..... ٣٣٥ ، ٣٣٤        | - | الشيخ الإمام يقرر الفرق بين توحيد الربوبية والألوهية ..... ٣٣٥ ، ٣٣٤        |
| ويوضح اجتماعها وافتراقها ..... ٣٣٦                                          | - | ويوضح اجتماعها وافتراقها ..... ٣٣٦                                          |
| صاحب كتاب التوضيح يبين معنى الألوهية ..... ٣٣٧ ، ٣٣٦                        | - | صاحب كتاب التوضigh يبين معنى الألوهية ..... ٣٣٧ ، ٣٣٦                       |
| الحازمي ينكر الفرق بين التوحيديين ..... ٣٣٨ ، ٣٣٧                           | - | الحازمي ينكر الفرق بين التوحيديين ..... ٣٣٨ ، ٣٣٧                           |
| أبو بطين يقر التفريق وينكر أدله على ذلك ..... ٣٣٩ ، ٣٣٨                     | - | أبو بطين يقر التفريق وينكر أدله على ذلك ..... ٣٣٩ ، ٣٣٨                     |
| الشثري ينكر الفرق بين التوحيديين ..... ٣٤٢ - ٣٣٩                            | - | الشثري ينكر الفرق بين التوحيديين ..... ٣٤٢ - ٣٣٩                            |
| أجوبة السهسواني عن ذلك الاعتراض ..... ٣٤٣ ، ٣٤٢                             | - | أجوبة السهسواني عن ذلك الاعتراض ..... ٣٤٣ ، ٣٤٢                             |
| جواب ابن سحمان، وعبد الكريم بن فخر الدين في تأكيد التفريق ..... ٣٤٤         | - | جواب ابن سحمان، وعبد الكريم بن فخر الدين في تأكيد التفريق ..... ٣٤٤         |
| أجوبة القصيمي عن اعتراض الخصوم، مع نكر أدلة التفريق ..... ٣٤٥ - ٣٤٣         | - | أجوبة القصيمي عن اعتراض الخصوم، مع نكر أدلة التفريق ..... ٣٤٥ - ٣٤٣         |

## الموضوع

### رقم الصفحة

|           | الموضوع                                              |
|-----------|------------------------------------------------------|
|           | -                                                    |
| ٣٤٦ ، ٣٤٥ | النعمي يؤكّد إقرار المشركين الأوّلين بتوحيد الربوبية |
| ٣٧٣ - ٣٤٧ | الفصل الثالث : إنكار دعاء الموتى                     |
| ٣٤٨ - ٣٤٧ | أهمية عبادة الدعاء                                   |
| ٣٤٨       | تمويه الخصوم وتلبسيهم                                |
| ٣٤٨       | اعتراض الخصوم بإجمال                                 |
| ٣٤٩       | تجويز القباني الاستغاثة بالموتى                      |
| ٣٥٠ ، ٣٤٩ | تجويز الحداد والحسني الاستغاثة بالموتى               |
| ٣٥١ ، ٣٥٠ | دعوى ابن جرجيس وأدله في جواز دعاء الموتى             |
| ٣٥١       | دليل الهمданى في تجويز الاستغاثة بالموتى             |
| ٣٥٢ ، ٣٥١ | دخلان يدعى أن دعاء الموتى إنما هو نداء لا دعاء       |
| ٣٥٢       | السعنودي يعتريض على من أنكر دعاء الموتى              |
| ٣٥٤ - ٣٥٢ | أدلة الطباطبائى في استحلال دعاء الموتى               |
| ٣٥٤       | دعوى النبهانى، والزهاوى، والدجوى في تجويز دعاء       |
| ٣٥٥ ، ٣٥٤ | الموتى                                               |
| ٣٥٦ ، ٣٥٥ | دعوى مخلوف، والشطى، والعاملى في تجويز دعاء           |
| ٣٥٦       | الموتى                                               |
| ٣٥٧       | دعوى سوقية، ومحمد نور، وابن داود في إباحة            |
| ٣٥٧       | الاستغاثة بالموتى                                    |
| ٣٥٧       | رد والمناقشة                                         |
| ٣٥٨ ، ٣٥٧ | اهتمام الشيخ الإمام بتأكيد وجوب صرف عبادة الدعاء     |
| ٣٥٨       | لله وحده                                             |
| ٣٥٩ ، ٣٥٨ | الشيخ عبد الله ينقل موقف علماء مكة من دعا غير الله   |
| ٣٦٠ ، ٣٥٩ | الشيخ حمد بن معمر يبطل دعاء الموتى، ويبين حكمه       |
| ٣٦١ ، ٣٦٠ | الشيخ سليمان بن عبد الله يبين شناعة دعاء غير الله    |
| ٣٦١       | الشيخ عبد الرحمن بن حسن ينكر خطورة دعاء الموتى       |
| ٣٦٢ ، ٣٦٢ | رد الشيخ عبد الرحمن بن حسن على من فرق بين            |
| ٣٦٢       | الدعاء والنداء                                       |
| ٣٦٢ ، ٣٦١ | الشيخ أبو بطين يوضح معنى الحياة البرزخية             |
| ٣٦٣ ، ٣٦٢ | رد الشيخ أبو بطين على دعوى ابن جرجيس                 |

| ال الموضوع | رقم الصفحة                                                                   |
|------------|------------------------------------------------------------------------------|
| -          | الشيخ التهامي يؤكد تحريم دعاء غير الله ..... ٣٦٤ ، ٣٦٣                       |
| -          | الشيخ عبد اللطيف يبطل دعوى تصرف الموتى ..... ٣٦٤                             |
| -          | الشيخ عبد اللطيف ينكر مسألة سماع الموتى ..... ٣٦٥ ، ٣٦٤                      |
| -          | ابن تيمية يوضح الآثار السيئة لمن استغاث بالموتى ..... ٣٦٥                    |
| -          | الشيخ عبد اللطيف يبين حكم دعاء الموتى، ويرد دعاوى الخصوم ..... ٣٦٨ - ٣٦٦     |
| -          | جواب الشيخ إسحاق عن الحياة البرزخية ..... ٣٦٩ ، ٣٦٨                          |
| -          | جواب ابن عيسى في عدم التفريق بين الدعاء والنداء ..... ٣٦٩                    |
| -          | توضيح الألوسي للمراد من حياة البرزخ ..... ٣٧٠ ، ٣٦٩                          |
| -          | جواب ابن سحمان عن اعتراض الخصوم ..... ٣٧٠                                    |
| -          | بيان علماء مكة ونجد فيما دعا غير الله، وجواب ابن بليه في ذلك ..... ٣٧١ ، ٣٧٠ |
| -          | الشيخ صالح بن أحمد يوضح معنى حياة الشهداء في القبور ..... ٣٧٢ ، ٣٧١          |
| -          | من أقوال القصيمي في الرد على دعاوى الخصوم في تلك المسألة ..... ٣٧٢           |
| الخاتمة :  | ٣٧٨ - ٣٧٤                                                                    |
| -          | قائمة بمصادر البحث: ..... ٣٩٣ - ٣٧٩                                          |
| -          | أولاً: المخطوطات ..... ٣٨١ - ٣٧٩                                             |
| -          | ثانياً: المطبوعات ..... ٣٩١ - ٣٨١                                            |
| -          | ثالثاً: البحوث والرسائل الجامعية ..... ٣٩٢ ، ٣٩١                             |
| -          | رابعاً: الدوريات ..... ٣٩٣ ، ٣٩٢                                             |
| -          | خامساً: مصادر أخرى ..... ٣٩٣                                                 |
| -          | <b>المحتوى التفصيلي لموضوعات الكتاب ..... ٤١١ - ٣٩٤</b>                      |



طبع بطباعي دار طيبة - الرياض - الموريدي

شارع عبد الملك بن هشام - ت: ٤٢٥٢١٩٥